

# دوفصل نامهی «دانشرنامهی علوم قرآن وحدیث » سال سوم، شمارهی ششم، پاییزو زمستان ۱۳۹۵

صاحب امتياز و مدير مسئول: دكتر احسان يوراسماعيل

دكترنهله غروى نائيني (استاد دانشگاه تربیت مدرّس)

این مجلّه براساس پروانهی انتشار معاون امور مطبوعاتی و اطلاعرسانی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی به شماره ثبت ۹۲/۲۵۱۷۰ در تاریخ ۱۳۹۲/۹/۱۲منتشر می گردد.

شایا: ۲۳۸۳\_۱۳۸۳

www.jq1.ir E-mail:info@jq1.ir

شمارگان: ۱۰۰۰نسخه

مشهد، صندوق یستی: ۳۸۴–۹۱۸۶

چاپ و صحافي: دفترفني پيام

تکشماره: ۱۲۰۰۰۰ریال

#### • هيأت تحريريه:

- ١. دكترسيدمحمدباقرحجتى؛ استاد دانشگاه تهران
- ۲. دکتر محمد تقی دیاری؛ استاد دانشگاه قم۳. دکتر سیّدرضا مؤدّب؛ استاد دانشگاه قم
- ٤. دكتر غلامحسين اعرابي؛ دانشيار دانشگاه قم
- د د تر عار محسین اعرابی: دانسیار دانسگاه فم
   د کتر قاسم بستانی: دانشیار دانشگاه شهید چمران اهواز
- ٦. دکترسیّدعلی اکبر ربیع نتّاج؛ دانشیار دانشگاه مازندران۷. دکتر محمّد سعیدی مهر؛ دانشیار دانشگاه تربیت مدرّس
- ۸. دکتر نادعلی عاشوری تلوکی؛ دانشیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد نجف آباد
- ۹. دکترقاسم فائز؛ دانشیار دانشگاه تهران
   ۱۰. دکترفتحیّه فتاحیزاده؛ دانشیار دانشگاه الزهراء علیکالا
- ویراستار فنّی و ساختاری: دکتر علی ایمان پرست؛ عضو هیأت علمی دانشگاه زابل
  - مترجم و ویراستار انگلیسی چکیده مقالات: حسین رسولی پور

# شیوهنامهی ساختاری و نوشتاری برای تنظیم و ارسال مقاله به دو فصلنامهی

# «دانشرنامهیعلوم قرآن وحدیث »

#### ١. نكات كلى براى تنظيم مقاله

لازم است که برای آماده سازی مقاله جهت چاپ در مجله ی «دانش نامه ی علوم قرآن و حدیث » نکات زیر به دقت لحاظ شود:

- ۱. دراین دو فصلنامه، مقاله ای انتشار می یابد که در یکی از عرصه های علوم قرآن و حدیث و یا مباحث میان رشته ای علوم قرآن و حدیث با سایر علوم نگاشته شده باشند.
- ۲. متن مقاله ی ارسالی به زبان فارسی باشد. مجلّه از چاپ ترجمه ی مقاله معذور است ، مگر اینکه ترجمه همراه نقد
   و تحقیق باشد.
  - ۳. مقاله ی ارسالی در نشریه ای دیگر به چاپ نرسیده یا برای چاپ فرستاده نشده باشد.
    - ۴. مقاله ی فرستاده شده تحقیقی و مستند و براساس معیارهای پژوهشی باشد.
      - ۵. حجم مقاله از ۲۰ صفحه فراتر نرود.
- ۶. مقاله با فاصله ی کافی میان سطور و خوانا، با برنامه ی Microsoft Word تایپ شده و فقط از طریق پست الکترونیکی به مجلّه ارسال شود، اعلام وصول پس از دریافت مقاله از همین طریق حداکثر بعد از ده روز انجام خواهد گرفت.
- ٧. ذكر مشخصات كامل نويسنده يا نويسندگان، تعيين نويسنده ي مسئول مقاله، به همراه نشاني كامل، شماره

- تماس و درجهی علمی هریک به همراه اسکن حکم کارگزینی ضروری است.
- ۸. در صورتی که نویسنده دارای مدرک پایین تر از استادیاری باشد، انضمام اسم یک استادیار ضروری است.
  - ۹. مقاله باید مشتمل بربخشهای زیر باشد:
  - چکیده، کلیدواژهها، مقدمه، بدنهی اصلی، نتیجه و فهرست منابع.
  - ۱۰. درج معادل انگلیسی اسامی و اصطلاحات مهجور، مقابل عبارت و در پرانتز ضروری است.
- ۱۱. ارجاعات در داخل متن با ذکر نام خانوادگی نویسنده، سال نشر، شماره ی جلد و صفحه، در داخل پرانتز درج گردد.
- ۱۲. فصلنامه حق رد یا قبول و ویراستاری مقاله را برای خود محفوظ می دارد و از با زگردندان مقاله ی دریافتی معذور است.
- ۱۳. مقاله ها بعد از ارزیابی اولیّه، داوری می شود و پس از تأیید برای چاپ آماده میگردد و در این صورت دو نسخه به نویسندگان مقاله تقدیم خواهد شد.
  - ۱۴. مقالههای چاپ شده صرفاً بیانگر دیدگاه نویسندگان و صحّت نوشتارهای علمی نیز با آنها است.

#### ۲. شیوه نامه ی ساختاری

پژوهشگران و نویسندگان محترم مناسب است به منظور سهولت ارزیابی، آماده سازی و چاپ مقاله ها، نکات ذیل را رعایت کنند:

در تدوین مقاله لازم است این ترتیب رعایت شود:

- الف) عنوان مقاله: ناظر به موضوع تحقیق باشد، به صورت کوتاه و رسا درج گردد.
- **ب) مشخصات نویسنده:** ذکر نام و نام خانوادگی نویسنده/ نویسندگان به همراه رتبه ی علمی و سازمان وابسته الزامی است.
- ج) چکیده: قریب به ۱۵۰ تا ۱۵۰ واژه به زبان فارسی و انگلیسی بهگونهای که نمایانگر شرح مختصر و جامعی از

- محتویات نوشتار شامل: بیان مسأله، هدف، ماهیت پژوهش و نکتههای مهم نتیجهی بحث باشد.
- د) كليدواژه ها: حداكثر تا ۶ واژه از ميان كلماتي كه نقش نمايه و فهرست را ايفا ميكنند و كار جستجوى الكترونيكي را آسان مي سازند.
  - ه) درختوارهي مقاله: ارائهي طبقه بندي محوري ترين مطالب مقاله.
- و) مقدمه یا طرح مسأله: در آن به هدف پژوهشگر از پژوهش و انتشار آن و نیز به زمینه های قبلی پژوهش و ارتباط آنها با موضوع نوشتار به صورت واضح اشاره شود.
  - **ز) بدنهی اصلی مقاله**: در نگارش بدنهی اصلی مقاله رعایت نکات زیر ضروری است:
- ۱. بدنه ی مقاله که متن اصلی است، پاراگراف بندی شده باشد، به گونه ای که هر پاراگراف (بند) حاوی یک موضوع مشخص باشد.
  - ۲. هر دسته از موضوعات مرتبط در ذیل یک عنوان خاص قرار بگیرند.
- ۳. هر دسته از عناوین، ذیل عنوان کلی تر قرار بگیرند، به نوعی که مجموعه ی مقاله از شاکله ی منسجم برخوردار بوده و تقدیم و تأخیر مطلب در آن رعایت شده باشد.
- ۴. در مواردی که مطلبی عیناً از منبعی نقل می شود، ابتدا و انتهای مطلب، گیومه («») قرار داده شود. نقل به مضمون نیازی به درج گیومه ندارد.
  - ۵. هر مطلب نقل شده باید به منبعی ارجاع داده شود.
    - ۶. در ذکر مرجع نکات زیر رعایت گردد:
- به جای ذکر مراجع در پاورقی یا پایان هر مقاله، در پایان هر نقل قول مستقیم یا غیرمستقیم، مرجع مورد نظر بدین صورت ذکر می شود: (نام خانوادگی مؤلف، سال انتشار، شماره جلد و صفحه). در صورتی که نام خانوادگی مؤلف مشترک است، باید اسم وی هم مورد اشاره قرار گیرد. در صورتی که از شخص مورد نظر در یک سال، دو اثر یا بیشتر منتشر شده و در مقاله مورد استفاده قرار گرفته است، با آوردن حروف الفبا بعد از سال انتشار میان دو اثر تفکیک صورت گیرد؛
  - اگرازیک نویسنده بیش از یک اثر استفاده شده است، ذکر منبع بدین شکل صورت میگیرد:

(نام خانوادگی، سال انتشار اثر اول، شمارهی صفحه و سال انتشار اثر دوم، شمارهی صفحه)؛

• در صورتی که به دو اثر مختلف با مؤلفان متفاوت ارجاع داده شود، به این صورت به آن دو اشاره میگردد:

(نام خانوادگی، سال انتشار، شمارهی صفحه/ نام خانوادگی، سال انتشار، شمارهی صفحه)؛

• اگر مؤلفان یک اثر بیش از سه نفر باشند، فقط نام خانوادگی یک نفر آورده می شود و با ذکر واژه «دیگران» به سایر مؤلفان اشاره می گردد.

**ه) نتیجه:** حدود ۱۰۰ تا ۲۰۰ کلمه، حاوی جمع بندی و خلاصه گیری از مهم ترین مسایلی که نویسنده آنها را در مقاله اش به طور مستند شرح و بسط داده است.

**ی) فهرست منابع:** کتب و مقالههایی که نویسنده در مقالهاش به آنها استناد نموده و یا از آنها نقل مطلب کرده است. منابع مورد استفاده می بایست به صورت زیر تنظیم شود:

- فهرست منابع درپایان مقاله و در صفحهای جداگانه براساس حروف الفبا (نام خانوادگی) تنظیم گردد.
- کتاب: نام خانوادگی، نام، عنوان کتاب، نام مترجم/ مصحح، محل نشر، ناشر، نوبت چاپ، سال انتشار.
  - مقاله: نام خانوادگی، نام، «عنوان مقاله»، نام مجله، شماره ی مجله، سال انتشار.
    - منابع الکترونیکی: نام خانوادگی، نام، «نام مقاله»، آدرس اینترنتی.
- منابع نامشخص: در صورت تألیف توسط مرکز یا مؤسسه، نام آن ذکر شود و در صورت عدم تألیف توسط نویسنده یا مؤسسه، با نام اثر آغاز می شود.
- عدم تعیین برخی مشخصات: از الفاظ «بیجا» (بدون محل نشر)، «بینا» (بدون ناشر)، «بیتا» (بدون تاریخ) استفاده شود.

#### ۳. شیوه نامهی نوشتاری (دستور خط)

رسمالخط یا دستور خط یکی از موضوعات مهم نگارش فارسی است که درباره ی شیوه ی املای کلمات بحث می کند. رعایت نکات رسمالخطی در سرعت و دقّت مطالعه و همچنین زیبایی متن بسیار مؤثّر است. لازم است که

نویسندگان محترم قبل از ارسال متن به مجله، مقاله ی خود را از دیدگاه نکات رسمالخطی مورد بازبینی و ویراستاری دقیق قرار دهند. مهمترین نکات رسم الخط \_ که در بسیاری از موارد مورد غفلت واقع می شوند \_ در متنی با عنوان «شیوه نامه ی نوشتار» به صورت فشرده و مفید گردآوری شده است. شما می توانید این متن را با رفتن به صفحه ی اینترنتی زیر دریافت نمایید:

http://ehsanpouresmaeil.com/node/547



# شماره ششم، پاییزو زمستان ۱۳۹۵

| <b>قوام دین</b><br>دکتر احسان پوراسماعیل                                                                                                | 11  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| مح <b>دّثان نام آور ایرانی در سده ی پنجم</b><br>دکتر پروین بهارزاده و اشرف بخشش                                                         | ۱۵  |
| بررسی دیدگاه ابوهلال عسکری در معجم الفروق اللغویة از نگاه لغویان و مفسران(فقره ۳۱۹–۴۵۵)<br>دکتر علی غضنفری، جبار شیراوند و سیدمجید نبوی | ۴٧  |
| بازتاب فرآیند مجعوله نگاری در اهل تسنّن بر اساس موسوعة الأحادیث و الآثار الضعیفة و الموضوعة دکتر احسان پوراسماعیل                       | ٧١  |
| ارتقاء و توسعه اقتصادی به کمک مبارزه با نابسامانیهای اقتصادی در سیرهی امیرالمؤمنین علی ﷺ<br>فاطمه ترابی                                 | ٩۵  |
| علل و آثار کاهش حیا و افزایش بی حیایی و و راهکارهای برونرفت از این وضعیت<br>سید علی قاسمی شهری                                          | 119 |
| تفاوت معنایی «صبر» و «حلم»؛ رویکرد قرآنی، روایی، ادبی<br>حامد دهقانی فیروزآبادی                                                         | 181 |

# قوام دین

(سخن مديرمسئول)

احسان پوراسماعیل دکتری علوم قرآن و حدیث info@ehsanpouresmaeil.com

برای جلوگیری از انحراف در هر مکتبی پایه هایی تعریف می شود که بقای دین به آن وابسته است. این پایه ها به مثابه ی ستون فقرات، پیکره ی جامعه را از هر گزندی مصون می دارد.

اگر از اندیشمندان حیات بشری این پرسش را مطرح کنیم که قوام دین خداوند به چیست، هر کسی از ظنّ خود به این پرسش پاسخ خواهد داد و به یقین افراط و تفریطهایی در سخن آنان به چشم می خورد.

اسلام، به عنوان کامل ترین آیین، صاحبانی آگاه دارد که قوام دین را بر چهار اصل بنیادین تعریف کردهاند. در روایتی از امام باقر این که سه تن از اصحاب اجماع در شمار ناقلان آن است، از قول امیرالمؤمنین این در کلامی جامع، این اصول بیان شده است:

«حدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ الْوَلِيدِ ﴿ قَالَ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ الصَّفَّارُ عَنْ أَحِمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ الْبَرْقِيِّ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ قَالَ قَالَ قَالَ أَلِمُ عِلْمَهُ وَ بَخِلَ الْغَنِيُّ بِمَالِهِ وَبَاعَ الْفَقِيرُ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ وَ اسْتَكَبَرَ الْجَاهِلُ عَنْ بِجَاهِلٍ لَا يَتَكَبَّرُ عَنْ طَلَبِ الْعِلْمِ فَإِذَا كَتَمَ الْعَالِمُ عِلْمَهُ وَ بَحِلَ الْغَنِيُّ بِمَالِهِ وَبَاعَ الْفَقِيرُ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ وَ اسْتَكَبَرَ الْجَاهِلُ عَنْ عَلْ يَتَكَبَّرُ عَنْ طَلَبِ الْعِلْمِ فَإِذَا كَتَمَ الْعَالِمُ عِلْمَهُ وَ بَحِلَ الْغَنِيُّ بِمَالِهِ وَبَاعَ الْفَقِيرُ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ وَ اسْتَكَبَرَ الْجَاهِلُ عَنْ طَلَبِ الْعِلْمِ وَمَالِ إِلْمَ وَرَائِهَا الْقَهْقَرَى فَلَا تَغُرَّتُكُمُ كُثُرَةُ الْمَسَاجِدِ وَ أَجْسَادُ قَوْمٍ مُخْتَلِفَةٍ قِيلَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ كَيْفَ طَلَعُولُ اللهِ عَلَى يَاللّهِ الْمَوْمُ فِي الْبَاعِلُ لِلْمَرْءِ مَا اكتَسَبَ وَ هُو مَعَ مَنْ اللّهِ فَي الْقَالِولُ لِلْمُوامُ مَعَ ذَلِكَ الْفَرَحَ مِنَ اللهِ فَي (شَعْ صدوق، الخصال، ج١، ص ١٩٧) يعنى: اميرالمؤمنين اللهِ فرمودند:

دین با چهار کس برپا است: دانشمند گویا که به دانش خویش عمل کند؛ و ثروتمندی که از مازاد ثروتش دریغ نورزد؛ و فقیری که آخرتش را به دنیا نفروشد؛ و نادانی که از فراگیری علم تکبّر نکند.

پس هنگامی که دانشمند، دانش خویش را پنهان کند و ثروتمند به مال خود بخل ورزد و فقیر آخرتش را به دنیا بفروشد و نادان از دانش طلبی تکبّر نماید، دنیا به عقب باز گردد، بنابراین زیاد شدن مسجدها و رفت آمد اجساد مردم در آنها شما را فریب ندهد.

سوال شد: یا امیر المؤمنین! زندگی در این زمان چگونه است؟ فرمود: با آنان در ظاهر در ارتباط باشید، ولی در باطن مخالفت کنید، برای انسان، همان می ماند که کسب کرده و او با کسی است که دوستش دارد و با این حال، همواره منتظر فرج از سوی خداوند باشید.

امام علی این به عنوان نخستین پایه، به علم اندوزی اشاره می کند، آن هم با قید عمل عالم به آنچه می داند؛ بنابراین یکی از پایه های استوار حفظ قوام دین، عالم سخنوری است که به موعظه بسنده نمی کند بلکه دانش خود را در زندگی به کار می بندد؛ به نظر می رسد تقدیم و تأخیر این روایت بیشتر در فهم آن به ما کمک می کند، چون ثروتمندی که اضافه بر نیاز خویش را از دیگر مسلمانان دریغ نکند باید با علم عالم و البته اهتمام خویش به این جایگاه برسد؛ فقیران جامعه باید نیک تربیت شوند تا در حال تنگدستی هرگز آخرت خویش را به دنیا نفروشند؛ و جاهلان روزگار باید تکبّر را ذبح کنند و دانش جو شوند تا با حماقت خود به دیگر اعضای جامعه آسیب نرسانند؛ به این ترتیب می توان گفت محور هر چهار پایه قوام دین، به «علم» است.

جامعه ی مرتجع زمانی شکل میگیرد که افزایش تعداد مساجد و فراوانی شرکت کنندگانِ آن، هدف اصلی مردم و مسئولان جامعه باشد و تجویز دین برای برون رفت از این مشکل، اهتمام به دانش اندوزی و دانش افزایی تؤام با عمل است.

با امید به اینکه فرج و گشایش خداوندی فرا رسد تا علم و معرفت جایگاه واقعی خود را پیدا کند شماره ی ششم مجله

را میگشاییم.

«اللَّهُمَّ عَجِّلْ فَرَجَ وَلِيِّك وَ ابْنِ وَلِيِّك وَ اجْعَلْ فَرَجَنَا مَعَ فَرَجِهِ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِين» (شيخ صدوق، الفقيه، ج ٢، ص ٥٠٧)

#### منابع

- ۱. ابن بابویه، محمد بن علی، الخصال، مصحح: علی اکبر غفاری، قم: جامعه مدرسین، چاپ اول، ۱۳۶۲ ش.
- 7. همو، من لا يحضره الفقيه، مصحح: علياكبر غفارى، قم: دفتر انتشارات اسلامى وابسته به جامعه مدرسين حوزه علميه قم، چاپ دوم، ۱۴۱۳ ق.

# محدّثان نامآور ایرانی در سدهی پنجم

چکیده: نقش ایرانیان درشکوفایی تمدن اسلامی برهیچ کس پوشیده نیست؛ رشد علوم اسلامی مرهون تلاش ایرانیان است و نقش عالمان برجسته ی ایرانی برتارک قله ی تمدن اسلامی می درخشد؛ بسیاری از مفسّران، مورّخان، متکلّمان و محدّثان جهان اسلام ایرانی هستند. سده ی پنجم هجری از نظرگسترش علوم معقول و فرهنگ اسلامی یکی از اعصار درخشان تاریخ تمدن اسلامی است؛ شایسته است که در میان علوم اسلامی که ایرانیان در آن نقش آفرینی کردهاند و در شکلگیری آن نقش بسزایی داشته اند، به علوم حدیث اشاره کرد. در این مختصر به تلاش ایرانیان در پرورش و گسترش علوم حدیث در سده ی پنجم با بررسی بیان احوال محدّثان و آثارآنان پرداخته شده است.

دانشیار علوم قرآن و حدیث دانشگاه الزهرا ﷺ bahar-p@alzahra.ac.ir

اشرف بخشش (نویسندهی مسئول) دانش آموختهی کارشناسی ارشد علوم قرآن و حدیث دانشگاه الزهرا ﷺ bakhshesh11@yahoo.com

پیشینهی مقاله

دریافت: ۱۳۹۵/۳/۵ پذیرش: ۱۳۹۶/۶/۱۹

**کلیدواژهها:** ایرانیان، محدّثان، حدیث، سده ی پنجم

مقدمه

ِ محدّثان نام آور ایرانی در سده ی پنجم

پرسش پژوهش

موقعیت سیاسی جغرافیایی ایران سده ی پنجم

پیشینه ی فرهنگی و مذهبی ایران در سده ی پنجم

محدّثان و حدیث پژوهان نام آور ایران سده ی پنجم قمری

نتیجه گیری

#### ۱. مقدمه

در دهههای گذشته تأثیر متقابل اسلام و ایران بارها مورد بررسی قرار گرفته است. اگرچه علوم دوره ی اسلامی همواره به نام مسلمانان رقم می خورد ولی پدیدآورندگان اصلی آن، بیشتر ایرانی بودند و خدماتی که ایرانیان به جهان اسلام داشته اند بیش از آن است که به شمار آید، از جمله می توان از سیبویه (م ۱۸۰ ق) مرجع علمای صرف و نحوعرب در مباحث نحوی؛ بنوموسی (قرن سوم ق) از علمای معروف نجوم، ریاضیات و مکانیک ایرانی؛ ابن قتیبه (م ۲۷۶ ق) مفسّر و مورّخ و نحوی بزرگ ایرانی؛ حمزه ی اصفهانی (م ۳۵۰–۳۶ ق) متبحّر در تاریخ و لغت؛ محمد طبری (م ۳۱۰ ق) مفسّر و تاریخ نگار ایرانی؛ ابن فقیه همدانی (زه ۳۲۹ ق) عالم علم جغرافیا؛ زکریای رازی (۲۵۱–۳۱۳ ق) متخصص درعلم طبّ، شیمی و فلسفه؛ شیخ کلینی (م ۳۲۹ ق)، شیخ صدوق (قرن چهارم ق)، شیخ طوسی (م ۴۶۹ ق) و شیخ مفید (۳۳۶–۴۱۴ ق) متخصص در فقاهت و حدیث و تعداد بی شماری دیگر نام برد.

۱. او از بردگان بنی حارث بن کعب بود و در حدود ۷۵۰ سال پیش در شهر بیضای فارس متولد شد. درباره ی لقبش، «سیبویه» نقل ها متفاوت است: ظاهراً به معنی بوی سیب است، چون بوهای خوشی از آن ساطح می شود (حموی (۱۹۶۵ م).، ص۱۱۵)

۲. سه برادر به نامهای محمد، احمد و حسن فرزندان موسی بن شاکر، از برجسته ترین دانشمندان و مهندسان ایرانی قرن سوم هجری که با مرگ موسی بن شاکر در زمان خلافت مأمون، بنوموسی که خردسال بودند تحت سرپرستی مأمون به فراگیری علوم در بیت الحکمه پرداختند (کولستون،(۱۳۹۰ ش). ج ۱، ذیل بنو موسی) که هر سه در زمان مأمون در گذشتند.

۳. ابو محمد عبدالله بن مسلم قتیبه دینوری (مروی) پدرش مسلم و از اهالی مرو بود (خطیب بغدادی (۱۳۴۹ ق)، ۱۶، ص۱۷۰).

۴. از آثار او در علم جغرافیا می توان به «البلدان» و «مختصر البلدان» اشاره کرد.

#### ۲. يرسش يژوهش

یکی از مباحث علوم اسلامی که ایرانیان در تدوین و گسترش آن نقش بسزایی داشتند حدیث و حدیث پژوهی است. نگارنده، در این نوشتار با بررسی تاریخ حدیث ایران در سده ی پنجم هجری، بر آن است تا وضعیت حدیث در ایران را از جهاتی چند، بررسی کرده و نمایی از فعالیتهای حدیثی ایرانیان در این عصر را ترسیم نماید؛ به این منظوردر صدد پاسخگویی به این سئوال برآمده است که از میان دانشمندان ایرانی چه کسانی در عرصه ی حدیث و علوم مربوط به آن، قلم به دست گرفته اند و چه خدماتی انجام داده اند؟ نگارنده برای آن که یک فرد را محدّث و ایرانی به شمار آورد به چند نکته توجه داشته است:

- الف) ملاک محدّث شمردن فرد یکی از سه امر است:
- ۱-در کتب تراجم، فهارس و طبقات، نام فرد با وصف محدّث ذکرشده باشد.
- ۲- فرد مورد نظر صاحب آثار و تألیفاتی در عرصه ی حدیث و حدیث پژوهی بوده باشد.
- ۳- از آن جا که بیشترین نگارشهای فقهی قرن سوم تا پنجم هجری، استمرار فقه روایی بود و فقیهان می کوشیدند تا بیشتر از آن چه درروایات آمده است مطلبی بیان نکنند (غلامعلی؛ ۱۳۸۶ش، ص۱۱۲). فقها نیز درگروه محدثان شمرده شده اند.
  - ب) ملاک ایرانی شمردن فرد نیزیکی از دو امر است:
- ۱- در محدوده ی جغرافیایی ایران، قرن پنجم زاده شده باشد و به عبارتی ایرانی الاصل بوده باشد. محدوده ی جغرافیای ایران نیز بر اساس نقشه ی جغرافیایی ایران در سده ی پنجم که توسط سازمان نقشه برداری کشورچاپ شده است در نظر گرفته شده است.
- ۲- اگر زادگاهش ایران نبوده ولی عمر مفید خود را به هر دلیلی در ایران گذرانده و منشأ تأثیرات علمی مهم و پایداری

بوده است. برای ورود به بحث ابتدا باید موقعیت سیاسی جغرافیایی ایران سپس پیشینه مذهبی سده ی پنجم مورد بررسی قرار گیرد.

# ٣. موقعیت سیاسی جغرافیایی ایران سدهی پنجم

خلافت عباسی، امپراتوری قدرتمند و متمرکزی بود که در سدههای نخستین بعد از ظهور اسلام شکل گرفت ولی در سدههای سوم و چهارم با جنبشهای استقلال طلبانه مواجه گشت در نهایت منجر به تضعیف و تجزیه آن توسط حکومتهای مستقل و غیر مستقل (ملوک الطوایفی) شد (جوئل کرمر، ۱۳۷۵ش، ص۶۸). در سده ی چهارم هجری، ایران، دو بخش خاوری و باختری داشت که هر کدام تحت حکومت مستقلی بودند، یکی از این حکومتها ـ که اواسط قرن چهارم شکل گرفت ـ آل بویه از دیلمیان بودند و سرزمینشان در جنوب غربی ساحل دریای خزر قرارداشت. از مهم ترین ویژگی های این قوم می توان به طبع خشن و اراده ی خلل ناپذیر و مقاوم ایشان در برابرمشکلات اشاره کرد (اصطخری، ۱۹۶۷م، ص۲۰۳).

آل بویِه (۳۳۴ – ۴۴۷ ق) بر چهار منطقه حکمرانی می کردند: ۱ – اهواز، ۲ – جبال، ۳ – فارس، ۴ – عراق. قلمرواین دولت ازطرف جنوب به دریای هند و خلیج فارس، از طرف شرق به کرمان و کویرخراسان، از طرف شمال به گرگان و طبرستان، و از طرف غرب به آذربایجان، موصل و سرزمین عراق منتهی می شد، بزرگ ترین پادشاه این سلسله عضدالدوله، توانست میان تمامی نقاط قلمروی تحت سلطه ی خویش اتحاد و یکپارچگی ایجاد کند و طبرستان، جرجان، موصل، کرمان، عمان را ضمیمه خاک خود نماید. و بخش خاوری را سامانیان (۲۷۹ – ۳۹۵ ق) که خود را از نسل بهرام چوبین می دانستند اداره می کردند. و رود نظامیان ترک در سپاه سامانیان، سرانجام به تشکیل دولت ترک غزنویان (۳۸۴ – ۵۲۰ ق) انجامید، اجازه ای که جنگ سالاران ترک غزنوی به قبایل ترکمن سلجوقی دادند و رود آنان را به خراسان ممکن ساخت. سرانجام همین ترکمانان توانستند در سال (۴۲۹ ق) سلطان مسعود غزنوی را در نزدیکی مرو (قلب خراسان) شکست داده و قدرت خود را به مدت ۱۵۰ سال در ایران بگسترانند. قلمرو سلجوقیان (۴۲۹ – ۵۲۹ ق) مرو، سرخس، خراسان، نیشابور، هرات،

بلخ سواحل جیحون، ماورءالنهر، بخارا، خوارزم، عراق بود، سپس در سال (۴۳۳ ق) توانستند گرگان و طبرستان را بدست آورند، آنگاه به نهروان، خوزستان، و اصفهان لشکر کشی کردند گویا تنها مصر و شمال آفریقا و بلاد مغرب، در قلمرو حکومت آنان نبوده است و در سال ۴۴۷ دولت آل بویه را از بین بردند (ابن اثیر، ۱۳۷۱ق، ج۲۲، ص۳۱۷).

# ۴. پیشینهی فرهنگی و مذهبی ایران در سدهی پنجم

سدهی چهارم و پنجم را می توان دوره ی شکوفایی وشادایی فرهنگی نام نهاد؛ زیرا اگر شاخص شکوفایی فرهنگی در یک جامعه یا دوره، فراوانی اندیشمندان، کتابها، آثار علمی و کتابخانهها و نیز گستردگی برپایی مجالس بحث و مناظره میان اندیشمندان فرق و مذاهب مختلف تعریف شود، به حق، این دوره در قلّه ی بلند این شاخص ها قراردارد. در زمینه های مختلف علمی و دینی، اندیشمندان بسیاری در این دوره می زیستند. ریاضیات، ستاره شناسی، طب، فلسفه، تاریخ، شعر، کتاب شناسی، حدیث، فقه و اصول فقه، رجال، کلام و تفسیر، مهم ترین و بارونق ترین دانش های این دوره بودهاند (رحمتی، ۱۳۸۹ش، ص۱۶). تاریخ دینی ایران در قرن پنجم همزمان با دوره ی سلجوقی به سه بخش عمده تخصيص يافت: ١. مذهب اهل تسنن ٢. انديشه هاي شيعه ٣. تصوف. سنگر مذهب اهل تسنن عمدتاً مشرق ايران بود، در صورتی که مراکز شیعه عموماً در عراق عجم و طبرستان (خصوصاً قم، ری، آوه) قرار داشت. قزوینی درالنقض مىنويسد: «معلوم است كه در شهر قم همه شيعهاند... و كاشان (بحمدالله و منه) منوّر و مشهور بوده ... اما شهر آبها گرچه شهری است کوچک (بحمد الله و منه) بقعهای بزرگوار است از شعار مسلمانی و شریعت مصطفوی و سنت علوی ... اما ورامین اگرچه دهی است به منزلت از شهرها باز نماند، از آثار شریعت و انوار اسلام ... اما ساری و ارم معلوم است که همیشه دار الملک و سریرگاه ملوک مازندران بوده است ... اماسبزوار (بحمدالله منه) هم محل شیعت است هم؛ اسلام. آراسته به مساجد نیکو و مدارس نورانی» (قزوینی، ۱۳۵۸ش، ص۱۹۴). «هم چنین خراسان و ماوراءالنهر و بخشی از عراق در کلام حنفی و معتزلی بودند، آذربایجان تا مرزهای آناتولی و همدان، اصفهان، ساوه و قزوین مذهب شافعی داشتند، نواحی لرستان، خوزستان، کرج، گلیایگان، بروجرد و نهاوند پر از مشبهّه یا مجسمه بود و مازندران، قم، کاشان و آوه پیرو مذهب شیعه بودند. دوره ی گرایش ایران به اسلام و اسلامی شدن این سرزمین تقریباً در سده ی پنجم خاتمه یافت.

مؤلّف تبصره العلوم هفت نحله ی سنی را در ایران بر می شمرد: ۱ داودی، ۲ دنفی، ۳ مالکی، ۴ مشافعی، ۵ د حنبلی، ۶ مؤلّف تبصره العلوم هفت نحله ی سنی را در ایران بر می شمرد: از فرق متعدد شیعه تنها چهار فرقه در این دوره در ایران اهمیت خود را هم چنان حفظ کرده است: ۱ نصیریه، ۲ رزیدیه، ۳ اسماعیلیه، ۴ امامیه. در نیمه ی دوم سده ی پنجم قمری در ماوراء النهر، خراسان و عراق مشایخ بزرگ صوفیه به سر می بردند که هر یک در خانقاهی کوچک سرگرم عبادت، مراقبه و تربیت شاگردان جدید بودند» (ر.ک آ. باسانی، ۱۳۸۰ش، تاریخ ایران کمبریج، ۲۷۱–۲۷۹).

# ۵. محدّثان و حدیث پژوهان نامآور ایران سدهی پنجم قمری

ایرانیان که در سده ی پنجم در نشر و گسترش حدیث گام برداشتند، به سادگی قابل شمارش نیستند از این رو تنها به اختصار از برخی چهره های شاخص در عرصه ی حدیث پژوهی و آثار و تألیفات ایشان نام برده می شود.

# ١٠٥. آمدي عبد الواحد (م ٥١٥ ق/١١١٢ م)

ابوالفتح، عبدالواحد بن محمّدمحفوظ بن عبد الواحد تمیمی (آمدی، تاجالدین، ناصح الدین) عالم امامی، محدّث، قاضی که اثرش «غرر الحکم و درر الکلم من کلام امیر المؤمنین ﷺ میباشد (امین، ۱۴۰۶ ق،ج۸، ص۱۳۳۰ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۱، ص۲۶۰ آقابزرگ، بیتا، طبقات ۱۳۶۴ش، ج۱، ص۲۶۰ آقابزرگ، بیتا، طبقات اعلام الشیعه «ششم»، ص۱۶۹۰ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۷۰ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «ابوالفتح»، ص۲۰۶ ابن شهر آشوب، بیتا، ص۱۸۰ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۶، ص۲۱۳).

۱. منطقه بین النهرین علیا در بین شهرهای دجله و فرات قراردارد که به آن جزیره می گویند. از جمله شهرهای جزیره می توان موصل، حَرّان، رَقّه، رأس العین، خَرتَبرت، آمِد، مَیا ما رقین، جزیره ابن عمر، ما ردین، دُونَیسِر، نَصیبین، سنجار، عَربان، حِصن کَیفا، بَرقعید، اربل و ثمانین را نام برد. جزیره به سه دیار تقسیم می شود که آنها را به نام سه قبیله بکر، ربیعه و مُضَر که در زمان ساسانیان به آنجا کوچانده شدند؛ به ترتیب به دیار بکر، دیار ربیعه و دیارمضرمی نامیدند (دهخدا (۱۳۴۱ش). ذیل جزیره) در دوران ضعف عباسیان منطقه بین النهرین جزء قلمرو سلاطین آل بویه و سپس سلجوقیان محسوب می شده است.

### ۲.۵. انصاری آملی ابن فورک (۳۳۰-۴۰۶ ق/۹۳۹-۱۰۱۵ م)

ابوبکر، محمد بن حسن بن فورک انصاری آملی مشهور به ابن فورک ایشان متکلم، محدّث شافعی و مؤسس مدرسه ی انصاریه (معروف به مدرسه ابن فورک) در نیشابور در سده ی چهارم و پنجم بود. ابوالقاسم قشیری، از جمله مهم ترین شاگردان وی بود. او سال های بیشتر عمرش را در نیشابورگذارند. آثاراو «مشکل الحدیث و غریبه»، «اسماء الرجال»، «التفسیر» است (ذهبی، ۱۴۱۳ ق، ج۱۷، ص ۲۱۴ ج۱۷، ص ۲۱۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱۹، ص ۲۰۸؛ دانش نامه ایران و اسلام، ج۱۶، ص ۷۶۷).

# ۳.۵. آوی (آبی) ابو سعد (م ۴۲۲ ق/۱۰۳۱ م)

ابو سعد، منصور بن حسن بن حسین مشهور به آوی فقیه، محدّث، شاعر، تاریخنگار و وزیر آل بویه اوایل قرن پنجم هجری است. شاگردانی چون عبدالرحمن مفید نیشابوری را تربیت کرد. میتوان از آثار او «تاریخ ری»، «نثرالدرر» در۷ جلد، «نزه الادب»، «الانس والعرس» نام برد (امین، ۱۳۰۶ق، ج۱۰، ص۱۳۸؛ حرعاملی، بیتا، ج۲، ص۲۹۶؛ زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۷، ص۲۹۷).

### ٠٤.۵. ابن بَرهُون حسن (٤٣٣-٥٢٨ ق/١٠٤١-١١٣٣ م)

ابو علی، حسن بن ابراهیم بن علی فارقی، فقیه شافعی، متولد درمیا فارقین، متوفی درواسط است. از شیخ ابوالحسن شیرازی و شیخ ابونصربن صباغ اخذ علم نمود. آثارش را: «الفوائدعلی المهذب للشیرازی» و «الفتاوی» میتوان نام برد (زرکلی، ۱۹۸۶م، ج۲، ص۱۹۲۸؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۳، ص۱۳۷۸ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۱۳۶۸ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۳؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۳، ص۱۹۵).

#### ۵.۵. ابن شاذان احمد (قرن پنجم هجری/یازدهم میلادی)

ابوالعبّاس، احمدبن على بن حسن قاضى، محدّث، فقيه امامي و اهل قم بود. نجاشي ازطريق پسر اومحّمد (ابن

شاذان) از وی روایت میکند. از آثار او که میتوان نام برد: «الامالی» و «زادالمسافر» (امین، ۱۴۰۶ق، ج۳، ص۳۹؛ حرعاملی، بیتا، ج۱۲، ص۱۳۷ ش، ج۱۳، ص۱۳۶ ش، ج۱۳۵ش، ص۲۶؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص۲۷؛ آقا بزرگ، بیتا، طبقات اعلام الشیعه، «چهارم»، ص۳۳).

# ۶.۵. ابن شاذان قمی (م حدود ۴۲۵ ق /۱۰۳۳ م)

محمّد بن احمد بن علی بن حسن (حسین) بن شاذان (شادان) معروف به ابن شادان قمی؛ فقیه، محدّث و متکلّم (پسر احمد بن شاذان) که آثارش عبارتند: «إیضاح دفائن النواصب»، «ردّ الشمس علی أمیر المؤمنین ﷺ»، «المناقب»، «کتاب بستان الکرام» (امین، ۱۳۶۵ق، ج۹، ص۱۰۰؛ حرعاملی، بیتا، ج ۲۴۱: ۲؛ النجاشی، ۱۳۶۵ش، ص ۸۵).

#### ٧٠٥. ابن خاضبه محمد (م ٢٨٩ ق/١٠٩۶ م)

محمّدبن احمد بن عبدالباقی بغدادی ۱٬ دقائق انصاری مارستانی (ابن خاضبه) محدّث، قاری که از راه کتابت حدیث امرارمعاش می کرد. از آثار او «اجزاء» و «امالی» در حدیث است (مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۷، ص۴۹۲؛ کحاله، ۱۴۱۴ ق، ج ۲۷۳: ۸).

#### ٨.٥. ابن صباغ محمد (٥٠٠-٤٧٧ ق/١٠٠٩ م)

ابو نصر، محمّد بن عبدالواحد بغدادی (عبد السید، ابن صباغ، بیع) فقیه شافعی، محدّث و متوفی در بغداد است. فقه شافعی را از ابو حامد اسفراینی فرا گرفت و از مشایخ خطیب بغدادی بوده است. آثارش «الطریق السالم»، «الکامل فی الخلاف» می باشد (مدرس، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص۶۷؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱۰، ص۲۶۴).

\_

۱. ر.ک. پیشینه ی سیاسی ایران در سده ی پنجم. بغداد از سال ۴۲۹ در قلمرو سلاطین ایرانی آل بویه بوده است.

#### ٩.٥. ابن غضائري (م حدود ٤١٣ \_ ٤١٨ ق/١٠٢٧ م)

ابو عبد الله، حسین بن عبید الله بن ابراهیم غضائری؛ محدّث و رجالی و اهل واسط بود و نزد پدرش که از فقهای شیعه بود به تحصیل علم پرداخت و ظاهراً در بغداد می زیسته است. می توان از آثار او به کتاب «فی قول أمیر المؤمنین این به به بخیر هذه الأمّة»، «کشف التمویه و الغمّة»، «التسلیم علی أمیر المؤمنین این با بازمرة المؤمنین، «عدد الأئمّة و ما شدّ علی المصنّفین فی ذلک»، «مناسک الحجّ»، «یوم الغدیر»، «الردّ علی الغلاة و المفوّضة»، «مواطن أمیر المؤمنین این به شدّ علی المصنّفین فی ذلک»، «مناسک الحجّ»، «یوم الغدیر»، «الرد علی الغلاة و المفوّضة»، «مواطن أمیر المؤمنین الله و فضل بغداد»، «تکملة رسالة أبی غالب الزراری»، «الرجال»، (الضعفاء) اشاره کرد (امین، ۱۳۶۴ق، ج۶، ص۲۸؛ عمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۲۶؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۲۶؛ دهخدا، «حسین»، ص۶۶؛ کحاله، ۱۳۱۴ق، ج۴، ص۲۶؛ عسقلانی، ۱۹۷۱م، ج۲، ص۲۶).

#### ١٠٠٥. ابن اللبان (م ۴۴۶ ق/١٠٥٢ م)

ابو محمّد، عبدالله بن محمّد عبد الرحمن بن تميمى اصفهانى؛ فقيه شافعى متولّد و متوفّى در اصفهان، ساكن در بغداد از مشايخ خطيب بغدادى بوده است. آثار او عبارتند از: «تهذيب الادب»، «القضاء للخصاف»، «درُرالغواص فى علوم الخواص» (زركلى، ١٩۶٤م، ج۴، ص ٢٤٠؛ مدرسى، ١٣٧٤ش، ج٨، ص ١٧٨؛ كحاله، ١٤١٤ق، ج۶، ص ١٢٥).

#### ١١٠.٥. ابن ما كولا على (٤٢٣- ٤٧٥ ق/١٠٨٢- ١٠٨١ م)

ابونصر، على بن هبةالله بن على عجلى (ابن ماكولا، سعد الملك) محدّثى شهير و متبحّردر علم رجال بود. در عُكبَرّا متولد، در خراسان درگذشت. محدّثان معروفى چون ابن بِشران، ابوطيب طبرى و قشيرى از استادان وى بودند. آثار او «اكمال المختلف و المؤتلف من اسماء الرجال» و «مفاخرة القلم» و «السيف و الدينار» است (زركلى، ۱۹۶۶ م، ج۵،

۱. علت آنکه این شهر را واسط گفتهاند این است که فاصله آن با چهار شهر بصره، کوفه، اهواز و بغداد پنجاه فرسخ است. ساکنان آن مردمی مخلوط از عجم و عرب میباشند (حموی، ۱۹۶۵ م، چ۵، ص۳۴۷).

۲. عُكبَرًا: شهری درده فرسخی بغداد (شمال شرقی) و جایگاهی آبادان (همان، ج ۱۴۲: ۴)

ص۱۸۳؛ دانش نامه ایران و اسلام، ص ۸۲۵؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص۱۸۵؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص۳۹۹؛ دهخدا، ۱۳۴۸ ش، «علی»، ص۱۲۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۷، ص۲۵۷).

#### ۱۲.۵. ابن منده یحیی (۴۳۴-۵۱۱ ق/۱۰۴۳-۱۱۱۸ م)

ابو زکریا، یحیی بن عبد الوهاب بن محمّد عبدل اصفهانی (ابن منده)؛ مورّخ، محدّث او متولّد و متوفّی در اصفهان است. آثارش عبارتند از: «تاریخ اصفهان»، «الصحیحین» در حدیث و «مناقب الامام احمد ابن حنبل» (زرکلی، ۱۹۶۶ م، ۹۶، ص۱۹۶۰؛ دانش نامه ایران و اسلام، ص۸۲۸؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص۲۳۰؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص۲۲۰ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۳۱، ص۲۰۰).

# ۱۳.۵. ابوذر هروی عبدالله (م ۴۳۴ ق/۱۰۴۲ م)

عبدالله بن احمد بن محمّد انصاری، مالکی، محدّث که در سرخس، بلخ، مرو و بصره استماع حدیث نمود. آثارش: «تفسیر قرآن المجید»، «المستدرک علی الصحیحین» که مستدرکات صحیح مسلم و صحیح بخاری است، «معجم الشیوخ و المناسک» (مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۷، ص ۱۰۹؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «ابوذر»، ص۴۵۴).

# ۱۴.۵. اسفراینی ابراهیم (۴۱۸ ق/۱۰۲۷ م)

ابو اسحق، ابراهیم بن محمّد بن ابراهیم نیشابوری، فقیه شافعی، متکلم و اصولی بود. وی در نیشابور در گذشت. از آثاراو جامع در اصول دین، رساله ای در فقه و الرّد علی الملحدین می باشد (زرکلی، ۱۹۶۶ م، ج ۱۹۵۰؛ خوانساری، ۱۳۴۹ ش، ج ۱۳۱۸؛ دهخدا، ۱۳۴۱ ش، «ابواسحق» ۲۶۷؛ کحاله، ۱۴۱۴ ق، ج ۱۲۸۳).

### ١٥.۵. اصفهاني ابن مَردُويَه (٣٢٣-٤١٠ ق/٩٣٥-١٠١٩ م)

ابوبکر، احمد بن موسی بن مَردُویَة اصفهانی (حافظ) محدّث، مفسر و مورّخ ایرانی که از آثار او «المستخرج علی الصحیح بخاری»، «التاریخ» در مورد تاریخ اصفهان، «تفسیر قرآن» یا «تفسیر کبیر» معروف به تفسیر ابن مردویه و

«الامالی» در سیصد مجلس است (زرکلی،۱۹۶۶م، ج۱، ص ۲۴۶؛ سرگین، ۱۴۰۳ق، ج۱/ب، ص ۴۶۲؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص ۲۰۰۰؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص ۴۰۶؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «احمد»، ص ۱۳۷۰؛ ابن شهر آشوب، بی تا، ص ۱۳۸۰ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲، ص ۱۹۰۰).

#### ۱۶.۵. اصفهانی ابو نعیم (۳۲۶ ـ ۴۳۰ ق/۹۳۵-۱۰۳۹ م)

ابو نعيم، احمد بن عبد الله بن اسحاق اصفهانی، محدّث و رجال شناسی ثقه، حافظ و عالی الإسناد بود و بيش از ٢٩ كتاب تأليف كرده است. معروف ترين آثار ابو نعيم، عبارتند از: «حلية الأولياء و طبقات الأصفياء»، «ذكر أخبار إصبهان»، «كتاب الضعفاء»، و «طبقات المحدّثين»، «الأربعين حديثاً فی الأمر المهدی» و كتاب «طب النبی» او شامل مجموع احادیثی در مورد طب است (ذهبی، ۱۴۱۳ قريالج ۱۷: ۴۵۳؛ امين، ۱۴۰۶ ق، ج ۱۴۰۸:۲).

#### ١٧.۵. بيهقي احمد (٣٨۴ ـ ٤٥٨ ق/٩٩۴ م)

ابوبکر، احمد بن حسین بن علی خسرو جردی، معروف به بیهقی، محدّث و فقیهی خوش ذوق، فهیم، قانع، زاهد و جامع حدیث و فقه بود (دبیری،۱۳۵۴ش، ص۱۶۳). در نیشابور به دنیا آمد و در همان جا هم درگذشت. جهت کسب حدیث به بغداد، کوفه ومکّه سفرکرد. وی در مدرسهی نیشابور به تدریس فقه شافعی اشتغال داشت. و فتوای فقه شافعی را در ۱۰ مجلد تحت عنوان «معرفة السنن و الآثار» تألیف نمود. در شمار تألیفات وی، ۲۷ اثر به چشم می خورد که شاید بیش از اینها بوده باشد. «السنن الکبری»، «شعب الإیمان»، «اسماء و الصفات»، «دلائل النبوه و الادب» در حدیث از آثار معروف اویند (زرکلی، ۱۹۶۶ م، ج ۱۱۲؛ ۱؛ سرگین، ۱۳۰۳ ق، /ب، ج۴، ص ۱۳۶؛ امین، ۱۹۶۶ق، ج۲، ص ۱۳۴۸ش، خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۱، ص ۱۳۴؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۱، ص ۱۳۶۴ش، ج۲، ص ۱۳۴۴ش، ج۱، ص ۱۳۴۶ش، ح داحمد»، ص ۱۱۴؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱، ص ۲۰۶).

#### ۱۸.۵. برقانی احمد (۳۳۶-۴۲۵ ق/۹۴۸-۱۰۳۴ م)

ابوبکر، احمد برقانی خوارزمی، فقیه شافعی، محدّث، قرآن پژوه، نحوی، معروف به حافظ کبیرکه در برقان در ساحل شرقی جیحون متولد و در بغداد سکنی گزید. وی از مشایخ خطیب بغدادی بوده است. از آثار وی «مسند»ی است که جامع تمامی احادیث «صحیح بخاری» و «صحیح مسلم» است. او احادیث سفیان ثوری وشعبه و ایوب و دیگران را نیز جمع آوری کرده است (زرکلی، ۱۹۶۶ م، ج۲، ص۲۰۵؛ سرگین، ۱۳۴۳ق، ج۱، ۱/ب، ص۴۲۴؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۱، ص۲۴۸؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۲۸۸؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲، ص۲۴).

#### ۱۹.۵. بغوی فرّاء (۴۳۳-۵۱۶ ق/۱۰۴۲ م)

ابومحّمد، حسین بن مسعود، مفسّر، محدّث و فقیه شافعی زادگاهش را بَغ یا بَغْشورا گفتهاند. تألیفاتش درحدیث، کتاب وی «مصابیح» یا «مصابیح السنة» است که شهرت بغوی بیشتر به سبب تألیف آن است. بغوی کتابی به نام «شرحالسنة» نیز نوشته که مجموعه ی بزرگی در حدیث است؛ قدیم ترین منبعی که نام آن را آورده «معجمالبلدان» یاقوت حموی است (یاقوت حموی، ۱۹۶۵م، ج۱، ص۴۹۵). اثر دیگر او «الجمع بین الصحیحین» است، «الانوار فی شمائل النبی المختار» «الکفایة فی الفروع یا الکفایة فی الفقه»، «ترجمةالاحکام»، «الاربعون الحدیثا»، «شرح جامع ترمذی» و «معجم الشیوخ» یا «المعجم» از آثار او هستند (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۲، ص۲۵۹). ابن خلکان، ۱۳۶۴ش، ج۲، ص۱۳۷).

### ۲۰.۵. بنتا الشيخ (قرن پنجم هجری/يازدهم ميلادی)

شیخ طوسی دو دختر داشته که دارای علم و فضل بوده و در این باب مورد ستایش پدر بودهاند. یکی از آنها جده ی مادری ابن طاووس احمد بن موسی بن جعفر و علی بن موسی بن جعفر می باشند.

۱. بَغشور، نام شهری تاریخی در خراسان قدیم، بین هرات و مرو (حموی، ۱۹۶۵ م، ج ۱۹۵۷:۱).

هردوی آنها در روایت کردن مصنفات پدر و برادرشان اجازه داشتهاند (امین، ۱۴۰۶ ق، ج۳، ص۶۰۷؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲، ص۲۸۱).

# ٢١.٥. بنت البقال خديجه (م ٤٣٧ ق/١٠٤٥ م)

امه سلمه، خدیجه بنت موسی بن عبد الله زنی واعظ، صالح و محدث از مشایخ روایت خطیب بغدادی بود و خودش از ابوحفص بن شاهین روایت کرده است و در مقبره ی شونیزیه مدفون گردید (مدرسی، ۱۳۷۴ ش، ج۸، ص ۳۶).

# ۲۲.۵. بنت المرتضى (قرن پنجم هجرى/يازدهم ميلادى)

بنت المرتضى دخترسیدمرتضى علم الهدى (م ۴۳۶ق) عالمه ى فاضله كه كتاب نهج البلاغه را از عموى خود سیدرضى روایت كرده، شیخ عبدالكریم بغدادى نیز از او روایت كرده است (امین، ۱۳۷۶ق، ج۳، ص۶۰۷)، (مدرسى، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص۳۶۶).

#### ۲۳.۵. بنت سید بن طاووس فاطمه (م ۴۶۴ ق/۱۰۷۱ م)

فاطمه بنت علی بن موسی بن جعفر طاووسیه حسینی. زنی عالم و فاضل بود و در روایت کردن امالی شیخ از پدرش اجازه داشت (امین، ۱۴۰۶ ق، ج۸، ص۳۹۰؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۸، ص۳۶۳).

# ۲۴.۵ ثعلبی احمد (م ۴۲۷ ق/۱۰۳۵ م)

ابو اسحاق، احمد بن محّمد بن ابراهیم بن ثعلبی (ثعالبی) فقیه، مفسّر، محدّث، واعظ و ادیب که متولد در نیشابور است. تألیفات او شامل: «عرائس المجالس»، «الکشف و البیان فی تفسیر القرآن» که به تفسیر ثعلبی معروف است و ربیع المذکرین (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۱، ص۲۰۵؛ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۱، ص۱۳۶۹ش، ج۱، ص۲۴۵

۱. مقبرهای است در سمت مغرب بغداد که تعداد کثیری از صالحین در آن مدفون هستند (حموی، ۱۹۶۵ م، ج۳، ص۳۷۴).

مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۱، ص۳۶۷؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۱۳۱؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «احمد»، ص۱۲۷؛ کحاله، مدرسی، ۱۳۲۸ش، «احمد»، ص۱۴۱؛ کحاله،

#### ۲۵.۵. جرجانی حمزه (م ۴۲۷ ق/۱۰۳۶ م)

ابوالقاسم، حمزه بن یوسف بن ابراهیم سهمی، جرجانی ایشان اهل سنت، مورّخ، محدّث و متولد در گرگان متوفی درنیشابور است. آثارش: «تاریخ جرجان»، «معرفة علماء اهل جرجان»، «معجم شیوخه», «کتاب الاربعین فی فضائل العباس» میباشد (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۲، ص۳۱۴؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۵، ص۹۱؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۱، ص۹۱؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۴، ص۸۲).

# ۲۶.۵. حاکم نیشابوری (۳۲۱ \_ ۴۰۵ ق/۹۳۰ - ۱۰۱۴ م)

محمّد بن عبدالله، مشهور به «ابن البیح»، فقیه، قاضی، محدّث، حافظ قرآن و از فقها و محدّثین بزرگ نیشابور بود. گویند که وی نخستین کسی است که «علم درایه» را وضع نمود و کتاب «معرفة علوم الحدیث» را در آن موضوع تألیف کرده است (ذهبی، ۱۴۱۳ق، ج۷، ص۱۰۹؛ امین، ۱۳۰۶ق، ۱۳۹۶ق، ۱۳۹۳ش، ۱۳۹۶ق، ۱۴۵۳ش، ۱۳۹۶قبزرگ، ۱۳۶۴ش، ۱۳۹۶ مرس، ۱۳۷۴ق، ج۷، ص۱۹۲۹؛ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ۲۰، ص۱۹۷۹؛ قابزرگ، بی تا، پنجم، ص۱۹۷۷ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۷، ص۱۳۷۸، دهخدا، «ابن بیع»، ص۱۹۷۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱۰، ص۱۳۸۸). برخی پنجم، ص۱۹۷۷؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۱۷۷۰؛ دهخدا، «ابن بیع»، ص۱۹۷۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱۰، ص۱۳۸۸). برخی ازتألیفات او عبارت است از: «اصول علم الحدیث»، «الا کلیل فی الحدیث»، «الامالی»، «تاریخ نیشابوری» یا «تاریخ علمای نیشابور»، «تخریج الصحیحین»، «فضائل فاطمة الزهراء»، «المستدرک علی الصحیحین». برخی مورخان، مانند سُبکی حاکم نیشابوری را از علمای اهل تسنن دانسته اند (سبکی، ۱۹۷۶م، ج۴، ص۱۶۱). ولی جمعی ازعلمای سنی و شیعه به تشیع وی تصریح نمودهاند، مانند: علامه آقا بزرگ تهرانی که در الذریعه فهرست مؤلفات شیعه را بر می شمارد، تألیفات وی را نام برده است (آقابزرگ، ۱۳۶۴ ش، ج۱۰، ص۱۲۶). محدث حرّ عاملی کتاب تاریخ نیشابوری او را از کتابهای قابل اعتماد شیعه دانسته و صاحب ریاض نیز او را از علمای شیعه بر شمرده است (مدرس، ۱۳۷۴ ش، ج۷، ص۲۶۷).

# ۲۷.۵. خُزاعی ابو بکرنیشابوری (زنده در ۴۰۶ ق-۱۰۱۵ م)

ابو بکر، احمد بن حسین بن احمد نیشابوری خزاعی (خُزاعیّ الولاء)، فقیه و محدّث، اخباری که از قبیله ی خزاعه بود و در ری ساکن شد؛ ولی به این قرینه که وی را «قمی» خواندهاند و نیز به قرینه مشایخ بغدادی او مانند: سیّد رضی (م ۴۰۴ ق)، سیّدمرتضی (م ۴۳۶ ق) و شیخ طوسی (م ۴۶۰ ق) میتوان گفت که وی مدّتی در قم و شاید بغداد نیز سکونت کرده است (بابویه الرازی، ۱۳۶۶ ش، ۱۳۶۶ ش، ۱۳۶۶ س ۱۳۶۶). ابو بکر نیشابوری، در زمینه های گوناگون فقه، سنن، احادیث خاص و موضوعات پراکنده، کتابهایی نگاشت که همگی نایاب اند: «الأمالی»، «عیون الأحادیث»، «کتاب السنن»، «الروضة فی الفقه»، «المفتاح فی الاُصول»، «المناسک» (امین، ۱۳۶۶ق، ج۲، ص۱۳۶؛ حرعاملی، بیتا، ج۲، ص۱۳۷؛ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۲، ص۱۳۷؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۲، ص۱۳۷؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «۱ می ۱۳۷۴ش، «۱۲، ص۱۹۲).

#### ۲۸.۵. خزاعی محمد (زنده در ۴۴۴ ق/۱۰۵۳)

ابوسعید، محمدبن احمد بن حسین خزاعی نیشابوری (شیخ مفید) عالم امامی، تمام تألیفاتش را از ابوالفتحرازی به واسطه ی پدرش از خود مؤلّف روایت کرده است. از آثارش به: «الاربعین عن الاربعین فی فضائل امیر المؤمنین»، «کتاب المولی»، «الروضةالزهراء فی تفسیر فاطمةالزهراء» می توان اشاره کرد (امین، ۱۴۰۶ق، ج۹، ص۱۳۷؛ حرعاملی، بی تا، ج۲، ص۱۴۱۴ق، ۱۴۱۴ق، ۱۴۱۴ق، ۱۴۱۴ق، ۱۴۱۴ق، ۱۴۵۲).

#### ۲۹.۵. خطیب بغدادی (۳۹۲ ـ ۴۶۳ ق/۱۰۰۲-۱۰۷۱ م)

ابوبکر، احمد بن علی بن ثابت بغدادی، فقیه شافعی، محدّث، مورّخ، که در زیجان عراق متولد شد و در بغداد درگذشت. در این شهر به کسب علم و استماع حدیث پرداخت و به مکه، بصره و دینور نیز سفر کرد. چندی نیز در دمشق و صور و طرابلس اقامت گزید. معروف ترین آثارش عبارتند از: «تاریخ بغداد»، «الکفایة فی معرفة اُصول علم الروایة»، «آداب

السامع و الشیخ»، و «شرف أصحابه الحدیث»، «البخلاء و الفقیه و الالمتفقّه» (زرکلی،۱۹۶۶م، ج۱، ص۱۶۶؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۱، ص۱۳۶؛ دهخدا،۱۳۴۱ش، «احمد» ص۱۳۲۹ش، ج۲، ص۲۰۷؛ دهخدا،۱۳۴۱ش، «احمد» ص۱۲۲۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲، ص۳).

### ٥٠٠٥. خلال ابو محمّد (م ٤٣٩ ق/١٠٤٨ م)

ابو محمّد، حسن بن محمّدخلال، محدّث، حافظ و قاری وی اهل بغداد بود. او ازکسانی چون احمد بن جعفر قطیعی,محمّد بن عباس جبویه، محمد بن مظفر، ابوبکربن شاذان، ابوبکرمحمّدبن اسماعیل ورّاق و ابو الحسن دارقطنی حدیث روایت کرده است. هم چنین افرادی مانند: خطیب بغدادی، علی بن عبدالواحددینوری، مبارک بن عبدالجبارصیرفی، محمّدبن عمرحفص کوفی و ابو سعد احمد بن طیوری از او روایت کرده اند. از آثار اوست: «مسند» ی بر صحیحین، «اخبار الثقلاء و المجالس العشر» (امالی) (ذهبی، ۱۹۴۳ق، ج۱۷، ص۵۹۳)؛ زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۲، ص۲۱۳)

#### ٣١.۵. خلعی علی (٥٥ ۴-٩٢ ق/١٠١٢-١٠٩٩ م)

ابوالحسن، علی بن حسن بن حسین خلعی؛ فقیه شافعی، محدّث، او اصلاً از موصل، متولد و متوفی در مصر است. در روایت حدیث متبحّر بود. از آثارش می توان به: «خلعیات» - کتاب معروفی در حدیث که احمد بن حسین شیرازی آن را جمع آوری کرده است - و «الفوائد» در حدیث اشاره کرد (زرکلی، ۱۹۶۶ م، ج۵، ص۸۲؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۲، ص۱۵۷ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۴۲۱ق، ج۷، ص۶۲).

#### ۳۲.۵. دو ریستی جعفر (زنده در ۴۷۳ ق/۱۰۸۹ م)

ابو عبدالله، جعفربن محمّد بن احمد بن عیسی و معروف به جعفر دوریستی؛ محدّث، فقیه و متکلّم که در قریهی دوریست از توابع ری سکونت داشت. با شیخ طوسی و خواجه نظام الملک معاصر بود و از صدوق توسط پدرش و از مفید، سیّدمرتضی و سیّدرضی بلاواسطه روایت کرده و نزد ایشان تلمّذ نموده است. آثارش عبارتنداز: الکفایة (الکفایة

فی العبادات)، الاعتقاد (الاعتقادات)، عملُ یومٍ و لیلة، الحُسنی، الردّ علی الزیدیه (النقض، ۱۰۸ ـ ۱۰۹؛ امین، ۱۴۰۶ ق، ج۴، ص۱۵۱؛ حرعاملی، بی تا، ج۲، ص۵۹؛ خوانساری، ج۴، ص۱۵۹؛ حرعاملی، بی تا، ج۲، ص۵۹؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۲، ص۱۳۴۹؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «ابو عبد الله» ص۵۹۸؛ ابن شهرآشوب، بی تا، ص۳۳؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۳، ص۱۴۴).

#### ٣٣.٥. رازي عبد الجبار (اواخر قرن ينجم/يازدهم ميلادي)

ابوالوفاء، عبدالجبّار بن عبدالله بن علی قاری، رازی (مفید) عالم امامی، فقیه که ساکن در ری و از تلامیذ شیخ طوسی وقاضی ابن البرّاج بوده و تألیفات شیخ طوسی را از خود ایشان فراگرفته است و خود نیز تدریس میکرد. آثارش مصنفات بسیاری در فقه به زبان عربی و فارسی داشته که همه را شیخ ابوالفتوح رازی ازخودش روایت میکند (امین، ۱۳۰۶ق، ۲۰، ص۱۳۷۴ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۵، ص۳۶۰؛ ج۲، ص۲۵۸؛ آقابزرگ، بی تا، طبقات اعلام الشیعه «ششم»، ص۲۵۲؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۱۹۹۸).

# ۳۴.۵. سلّار دیلمی حمزه (م ۴۶۳ ق/۱۰۷۱ م)

ابویعلی، حمزةبن عبدالعزیز دیلمی، طبرستانی اوفقیه امامی، ساکن بغداد و متوفی در قریه ی خسرو شاه (چهار فرسنگی تبریز) نزد شیخ مفید، علم الهدی و سیدمرتضی تلمذ نمود و خود از مشایخ روایت ابو علی طوسی بوده و منسب ریاست مذهبی را نیز در حلب داشته است. آثارش: المراسم العلویة فی الاحکام نبویة، الفرائض است (زرکلی، ۱۹۶۶م، ح۲، ص۴۰۹؛ خوانساری، ج۲، ص۴۰۹؛ حرعاملی، بی تا، ج۲، ص۴۲، آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۱، ص۳۷؛ ج۱، ص۳۸؛ ج۲، ص۴۷؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۲، ص۴۷؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۳، ص۴۵؛ آقابزرگ، بی تا، طبقات اعلام الشیعه «پنجم» ص۴۸؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۴۳، کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۴، ص۴۷).

#### .٣٥.٥ سَمّان اسماعيل (م ۴۴۷ ق/٥٥٥ م)

ابوسعید، اسماعیل بن علی بن حسین رازی (ابن سمّان) معتزلی، فقیه، محدّث، مفسّر، متکلم و متوفی در ری بوده، حدود چهار هزار نفر در نزد وی تلمّذ نموده اند. آثارش عبارتند: «سفینة النجاة»، تفسیر ده جلدی، «الریاض» در حدیث (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۱، ص۱۳۶؛ امین، ۱۳۴۰ق، ج۳، ص۱۳۷؛ حرعاملی، بیتا، ج۲، ص۱۳۴ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۳، ص۱۳۷؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، ج۳، ص۱۳۷۴ دهخدا، ۱۳۴۱ش، ج۸، ص۱۳۷۴ ج. اسماعیل»،،ص۰۲۵؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲، ص۲۸۱).

#### ۳۶.۵. سمعانی محمد (۴۶۶-۲۵۱۰/۱۰۱۰-۱۱۱۶ م)

ابوبکر، محّمد بن منصور بن عبدالجبّار تمیمی سمعانی مروزی. عالم، فقیه، محدّث شافعی که آثارش «الامالی» در حدیث و وعظ است (زرکلی، ۱۹۸۶ م، ج۷، ص۳۳؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۳، ص۷۶؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۲۳۲کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱، ص۵۲).

#### ۳۷.۵. شیرازی ابراهیم (۳۹۳-۴۷۶ ق/۲۰۰۳-۱۰۸۲ م)

ابواسحاق، ابراهیم بن علی بن یوسف فیروز آبادی، شیرازی (جمال الدین). فقیه شافعی، صوفی، مدرّس، متولد و بزرگ شده در فیروز آباد و متوفی در بغداد می باشد، وی نزد ابو حاتم قزوینی و ابوطالب طبری شاگردی کرد و مناظراتی علمی با امام الحرمین جوینی و امام محمد غزّالی داشته است. آثارش عبارتند: «التنبیه فی الفقه»؛ «المهذب فی المذهب»؛ «اللمعة فی الاصول الفقه» و «طبقات الفقها» (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۱، ص۴۴؛ سرگین، ۱۳۰۳ق، ج۴، ۱/ب ۲۴۹؛ دانش نامه ایران و اسلام، ص۳۷؛ خوانساری، ۱۳۶۹ش، ج۱۱، ص۱۲۷؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۷، ص۱۱؛ قمی، ۱۳۶۸ ش، ج۱، ص۲۷؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۱، ص۶۸).

#### ۳۸.۵. شیرویه دیلمی همدانی (۴۴۵-۵۰۹ ق/۱۰۵۳-۱۱۱۵ م)

ابوشجاع شیرویه، دیلمی همدانی، حافظ، محدّث و مورّخ که وی را از طبقه متوسط محدثان شمردهاند. از آثار وی: «تاریخ همدان»، «فردوس الاخبار»، حاوی ده هزار حدیث که سیوطی «جامع صغیر» خود را به این روش تألیف داده و «ریاض الانس لعقلاء الانس فی معرفه احوال النبی الله و «تاریخ الخلفاء»می باشد (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۳، ص۱۹۶۸ آق، آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۲، ص۱۳۶۸؛ کحاله، ۱۳۱۴ق، ج۴، ص۱۳۶۸ ش، ج۲، ص۲۸۳؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۴، ص۳۱۳).

# ۳۹.۵. صابونی اسماعیل (۳۷۳-۴۴۹ ق/۹۸۳-۱۰۵۷ م)

ابو عثمان اسماعیل بن عبد الرحمن بن احمد نیشابوری (شیخالاسلام) فقیه، محدّث، خطیب، مفسر و واعظ که در نیشابور، هرات، سرخس، حجاز و شام استماع حدیث نمود. متولد و متوفی در نیشابور بوده است. آثار او عبارتند: «ذم الکلام»، «الفاروق فی الصفات کتاب»، «الاربعین» در حدیث و «الفصول فی الاصول» (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۱، ص۱۹۲۴ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۷، ص۱۹۸۸؛ دهخدا«اسماعیل» ص۲۵۱۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲، ص۲۷۵).

#### ٥٠٠٥. صابوني نيشابوري ابويَعْلى (٣٧٥ -٤٥٢ ق/٩٨٢-١٠۶٥ م)

ابویَغلی، اسحاق بن عبدالرحمان بن احمد صابونی نیشابوری، مُسنِد، محدّث و عالم که وی برادر شیخالاسلام ابو عثمان صابونی نیشابوری است. زاهربن طاهر و ابو عبدالله فراوی و هبهٔالله سیدی و عبیدالله بن محمد بیهقی از وی حدیث روایت کردهاند. عبدالغافر فارسی گوید: که ابوعلی شیخی مورد اعتماد، و بر طریقه صوفیه بود. آثارش عبارتند: «الاجزاء الفرائد العشرة» یا «الاجزاء الفوائد العشرة» (ذهبی، ۱۴۱۳ق، ج۸۸، ص۷۶).

#### ۴۱.۵. صهرشتي ابو الحسن (م حدود ۴۴۲ ق/۱۰۵۱ م)

ابو الحسن، سلیمان بن حسن بن سلمان صهرشتی (یکی از شهرهای دیلم)، محدّث، فقیه و متكلّم كه از آثار او

مى توان «النفيس»، «التنبيه» (تنبيه الفقيه)، «النوادر»، «المتعة»، «ما لا يسع» (شرح ما لا يسع)، «عمدة الولى»، «قبس المصباح»، «إصباح الشيعة بمصباح الشريعة»، «التبيان في عمل شهر رمضان»، «نهج المسالك إلى معرفة المسالك»، «شرح النهاية» را نام برد (ابن بابويه، ۱۳۶۶ش، ص ۶۷۰ حرعاملى، بى تا، ج۲، ص ۱۲۹؛ امين، ۱۴۰۶ق، ج۷، ص ۳۲۱ ابن شهر آشوب، بى تا، ص ۵۶).

#### ۴۲.۵. طبری طاهر (۳۴۸-۴۵۰ ق. ۹۶۰-۱۰۵۸ م)

ابو طیّب، طاهربن عبدالله بن طاهرطبری، فقیه شافعی، ادیب، شاعر، متولد آمل طبرستان و ساکن و متوفّی دربغداد بود. نزد ابوعلی زجاجی در آمل و دیگر بزرگان نیشابور و گرگان تلمّذ نمود، از جمله شاگردانش ابواسحق شیرازی بوده است. از تألیفات اومی توان به: «شرح مختصر المزنی»، «شرح فروع ابن الحداد» و کتاب «فی طبقات الشافیه»اشاره کرد (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۳، ص۲۲۱؛ سرگین، ۱۳۴۳ق، ب۱، ج۳، ص۲۲۱؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۴، ص۴۹؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۴۷).

### ۴۳.۵. شیخ طوسی ابو جعفر (۳۸۵-۴۶۰ ق/۱۰۶۷ م)

ابوجعفو، محمّد بن حسن بن علی، معروف به شیخ طوسی وشیخ الطائفة؛ محدّث، فقیه، اصولی، متکلّم، مفسّر و رجالی که در توس زاده شد و در نجف درگذشت. معروفترین مشایخ حدیثی او را میتوان چنین نام برد: شیخ مفید، سیّد مرتضی، حسین بن عبید الله غضائری، ابو الحسن جندی، ابن عبدون، ابن صلت و ابن ابی جید. از جمله آثار گرانبارش میتوان به: «تهذیب الاحکام»، «الاستبصار»، «الرجال»، «الفهرست»، «مصباح المتهجّد»، «الغیبة»، «اختیار معرفة الرجال»، «مقتل الحسین ﷺ، «أخبار مختار»، «هدایة المسترشد»، «اخبار المجالس» معروف به امالی اشاره کرد (ابن شهر آشوب، بیتا، ص۱۱۰؛ امین، ۱۱۶۶ق، ج۲، ص۱۳۶۵ زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۶، ص۱۳۶۹ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۷، ص۱۳۶۹ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۶، ص۱۳۹۹ قمی، ۱۳۶۸ ش، ۱۳۷۸ش، ج۳، ص ۱۳۶۹ قمی، ۱۳۶۸ ش،

ج۲، ص۹۹۳؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۹، ص۲۰۲).

# ۴۴.۵. ظاهری ابن حزم (۳۸۴ \_۴۵۶ ق/۹۹۳-۱۰۶۵ م)

ابو محمّد، على بن احمد بن سعید بن حزم، معروف به ابن حزم ظاهری، فقیه، محدّث، اصولی و متكلّمی بزرگ و فرزانه بود که در شهر «قرطبه» به دنیا آمد. بیشتر وی را ایرانیالاصل دانستهاند که جدّش از اسرای ایرانی اسیر یزید بن ابی سفیان \_ بوده است. وی بیش از صد کتاب در زمینه های مختلف تألیف کرد. دو کتاب الإحکام فی اُصول الاحکام در اصول فقه، و المحلّی در کلام و فقه، معروف ترینِ آثار اویند (ذهبی، ۱۴۱۳ ق، ج ۱۸۲۱؛ عسقلانی، ۱۹۷۱ م، ج ۱۹۷۸؛ کحاله، ۱۹۷۲ ق، ج ۱۶۰۶).

# ۵.۵. عبادی هروی محمد (۳۷۵-۴۵۸ ق/۸۵-۱۰۶۶ م)

ابو عاصم، محمّدبن احمدبن محمّد عبّادی هروی محدّث، فقیه شافعی و قاضی و شافعی وی از احمدبن محمّدبن سهل قرّاب و دیگران حدیث شنید. از آثار وی ادب القضاء یا ادب القاضی، المبسوط در فروع فقه شافعی در حدود سی مجلد؛ «الهادی الی مذهب العلماء»، «طبقات الشافعین» یا «طبقات الفقهاء»، «المیاه»، «الاطعمه» می باشد (زرکلی، ۱۹۶۶م، ۱۹۶۰م، ص۲۰۶؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «محمد» ص۲۰۷؛ ج۶، ص۲۰۶؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «محمد» ص۲۰۷؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۶، ص۱۰۰).

# 6.48. علم الهدى سيد مرتضى (٣٥٥–٣٣۶ ق/٩۶۴-١٠۴٥ م)

ابوالقاسم، علی بن الحسین بن موسی، مشهور به سید مرتضی علم الهدی، نقیب طالبیان، از نظر منزلت علمی و اعتبار فقهی در مرتبت بسیار والایی قرار دارد که کمتر کسی در آن عصر به پایه ی آن نایل آمده است او پیشوای فقهی، متکلم و مرجع امامیه در عصر خویش، پس از درگذشت استاد عالیقدرش شیخ مفید (م ۴۱۳) بوده است. وی در بغداد به دنیا آمد که از جانب پدر و مادر نسب بس شریفی داشت. کنیهاش علم الهدی و لقبش ذوالثمانین، ابوالثمانین

و ذوالمجدین و شریف سیدمرتضی می باشد. ایشان از اساتید بزرگواری هم چون شیخ مفید، خطیب ادیب ابن نباته و شیخ حسن بابویه بهره جست و شاگردانی مانند: شیخ طوسی، قاضی ابن البرّاج، ابوالصلاح حلبی، ابوالفتح کراجکی، سلّار بن عبدالعزیز دیلمی و…را در حوزه ی درسی خویش تربیت نمود. از کتابهای حدیثی ایشان می توان به «الامالی» و «درُرالفوائد» اشاره کرد (ابن شهر آشوب، بی تا:ص۶۹؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۱۸۵).

## ۴۷.۵. غزالي ابوحامد محمّد (۴۵۰-۵۰۵ ق/۱۰۵۹-۱۱۱۴ م)

محمّد غزّالی فرزند محمّد فیلسوف، متکلّم و فقیه ایرانی و یکی از بزرگترین مردان تصوف سده ی پنجم هجری است و در توس دیده به جهان گشود. از آثار حدیثی وی می توان به «التعلیقه فی فروع المذهب» و «المنخول فی الاصول» اشاره کرد (ذهبی، ۱۹۶۶ق، ج۱۷، ص۲۲۳؛ کحاله، ۱۹۲۴ق، ج۱۷، ص۲۲۶؛ زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۷، ص۲۲).

## ۴۸.۵. فارسى عبد الغفّار (۴۵۱-۴۲۹ ق/۹۵۰-۱۱۳۵ م)

ابو الحسن، عبدالغفّاربن اسماعیل بن عبدالغافرفارسی، محدّث، مورّخ. متولد و متوفی در نیشابورکه از امام الحرمین جوینی اصول علم حدیث و فقه را آموخت و از پدر و دایی خویش و دیگر محدثین احادیث بسیاری استماع نمود؛ سپس به خوارزم، هند، و غزنه رفت و به نشر احادیث پرداخت و اواخر عمر به نیشابور باز گشت و واعظ و خطابه گفت. آثارش: «مجمع الغرائب»، «المفهم شرح غریب المسلم» و «السیاق» میباشد (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۴، ص۱۹۶۷ خوانساری، ۱۳۶۸ش، ج۴، ص۹۶۶ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۳۲۷؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۹۶۶ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۲۶۷، ص۵).

## ۴۹.۵. فاریسی عبدالغافربن اسماعیل (م ۵۲۸ ق/۱۱۳۷ م)

عبدالغافر بن اسماعیل فاریسی، در نیشابورمتولد شد، از کارهای حدیثی او میتوان به کتاب «الاربعین» و «مجمع الغریب» در شرح صحیح مسلم نیشابوری اشاره کرد (دبیری نژاد، ۱۳۵۴ش، ص۸۳).

## ۵۰.۵. فُوراني مَروَزي عبدالرحمان (۳۸۸-۴۶۱-۴۶۳ ق/۹۹۷-۰۷۰-۱۰۷۲ م)

ابوالقاسم، عبدالرحمان بن محمّد بن احمد بن فوران فُورانی مروزی محدّث، فقیه شافعی، اصولی و مصنّف وی در فقه شاگرد ابوبکر قفال شاشی بود و از او هم چنین از علی بن عبدالله تیسفونی حدیث شنید. عبدالرحمان بن عمر مروزی و عبدالمنعم بن ابی القاسم قشیری و محنّی السنه بغوی و دیگران از وی حدیث شنیدند. فورانی دارای مصنفات بزرگ و بسیاری در اصول و خلاف و جدل و ملل و نحل می باشد: «الابانة»، «العمدة»، «اسرارالفقه»، «کتاب العمل»، «شرح الفروع ابن حداد» (ذهبی، ۱۹۲۳ق، ج۸، ص۲۶۴؛ سبکی، ۱۹۷۱م، ج۳، ص۲۶۳؛ کحاله،

## ۵۱.۵. قاری جعفر (۴۱۷-۵۰۰ ق/۱۰۷-۶۱۱۰ م)

ابو محمّد جعفربن احمد بن سراج قاری بغدادی، محدّث، حافظ، ادیب، شاعر، متبحّر در قرائت، لغت و نحو می باشد. او دربغداد متولد شد وهم آنجا هم درگذشت. در مصر، طرابلس، دمشق و بغداد حدیث نقل می کرده است. از ابوالقاسم تنوخی استماع حدیث نموده و سلفی از او روایت کرده است. آثاراوست: «مصارع العشّاق»، «زهدالسودان»؛ «نظم التنبیه» و «نظم المناسک» در فقه شافعی (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۲، ص۱۱۵، خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۲، ص۲۳۶، مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۲، ص۱۳۲۸).

## ۵۲.۵. قاضي القضاة عبد الجبّار (م ۴۱۵ ق/۱۰۲۵ م)

ابوالحسن، عبد الجبّار بن احمد بن عبد الجبّار همدانی اسد آباد (استر آبادی). وی عالم، فقیه اصولی، متکلّم که از اساتید سیدرضی و با یک واسطه از مشایخ خطیب بغدادی میباشد. آثارش: «تنزیه القرآن عن المطاعن»، «الامالی» و «تفسیر قرآن» (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۷، ص۴۷؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۵، ص۱۲۷ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۱۳۶ آقابزرگ، بی تا، طبقات الشیعه، «چهارم»، ص۱۰۰؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۵۳).

## ۵۳.۵. قزوینی ابوالفرج (قرن پنجم هجری /یازدهم میلادی)

ابوالفرج، محمّد بن موسی بن علی قزوینی محدّث امامی است. او ثقه و صحیح الروایة بوده است. آثارش او عبارتند از: «الرّد علی اسماعیلیه»، «الطرائف و قرب الاسناد و الموجز و المختصر من الفاظ سید البشر» (امین، ۱۴۰۶ ق، ج۳، ص۱۳۷ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۷، ۲۳۷ ق، ج۳، ص۱۳۶ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۷، طبقات اعیان الشیعه «پنجم» ص۱۳۷۸ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص۴۱۰ کحاله، ۱۴۱۴ ق، ج۱۲، ص۶۵).

## ۵۴.۵. قمی حسن (م ۵۱۰ ق/۱۱۱۶ م)

ابومحمّد، حسن بن حسن قمی رازی (شمس الاسلام، حسنکا) فقیه امامی وجدّ شیخ منتجب الدین بود. تمام مصنفات شیخ طوسی (م ۴۶۰ ق) و قاضی ابن البرّاج (م ۴۸۱ ق) و سلار بن عبدالعزیز (م ۴۶۳ ق) را از خودایشان خوانده است. آثاری که می توان نام برد: «العبادات»، «الاعمال الصالحه»، «سیرالانبیاء والائمه» (امین، ۱۳۰۶ق، ج۵، ص ۴۹؛ حرعاملی، بی تا، ج؛ آقابزرگ، ۱۳۶۴ ش، ج۲، ص ۲۲۷؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۶، ص ۱۱؛ آقابزرگ، بی تا، طبقات الاعلام الشیعه «ششم»، ص ۵۶؛ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۳، ص ۲۱۸).

## ۵۵.۵. قمی محمّد (زنده در ۴۱۲ ق/۱۰۲۱ م)

ابو الحسن، محمّد بن احمد بن على قمى (ابن شاذان، ابن اخت، قولويه) فقيه امامى از اساتيد و مشايخ ابوالفتح كراجكى (م ۴۴۹ ق) و نجاشى (م ۴۵۰ ق) بوده استاز آثارش: مأة المنقبه، بستان الكرام، ايضاً الدقائق است (امين، ۱۳۰۶ قى، ۱۰۱؛ 9؛ حرعاملى، بىتا، ج ۲۲؛ ۲۱؛ آقابزرگ، ۱۳۶۴ ش، ج ۲۹؛ ۲۷؛ ۲۷؛ خوانسارى، ۱۳۴۹ ش، ج ۱۲۱؛ 1۱۷؛ كحاله، ۱۴۱۴ ق، ج ۱۲۷؛ ۱۲؛ مدرسى، ۱۳۷۴ ش، ج ۲۲٪؛ ابن شهر آشوب، بىتا: ۱۱۷؛ كحاله، ۱۴۱۴ ق، ج ۲۹٪؛ ۸).

## ۵۶.۵. كراجكي ابوالفتح (م ۴۴۹ ق/۱۰۴۸ م)

ابوالفتح، محمدبن علی بن عثمان کراجکی یکی از بزرگان شیعه در قرن پنجم هجری به شمار می رود که در زمینه ی حدیث، تاریخ، ادبیات عرب، طب، نجوم، کلام و فقه تبحّر فروان داشت. شیخ مفید، شیخ طوسی و سید مرتضی اساتید وی هستند و او از ایشان روایت کرده است. هفتاد تألیف را به او نسبت داده اند. از جمله آثارش: «کنزالفوائد»، «الاستطراف فی ذکر ما ورد من الفقه من الإنصاف» می باشد (امین، ۱۳۰۶ق، ۲۶، ص۱۳۹۳؛ سرگین، ۱۳۰۳ق، ۱۳۰۶، ص۱۳۹۳ می بوتا، ۲۶، ص۱۳۶۹؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ۶۶، ص۱۳۶۹ می مدرسی، ۱۳۷۴ش، ۶۶، ص۱۳۶۹؛ آقابزرگ، بی تا، طبقات اعلام الشیعه «پنجم»، ص۱۳۶ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۱۳۸۸ کحاله، ۱۳۲۴ق، ج۱۱، ص۲۷).

## ۵۷.۵. گنابادی نیشابوری عبدالغفار) ۴۱۴ -۵۱۰ ق/۱۰۲۳ م)

ابوبکر، عبدالغفّار گنابادی نیشابوری مسند و محدّث نیشابوری و از ابوطاهر مخلّص استماع حدیث کرده بود. سمعانی در "انساب" او را ستوده است. از آثارش است: «الاجزاء و الفوائد» در حدیث (حموی، ۱۹۶۵م، ج۲، ص۱۹۲).

## ۵۸.۵. مستغفری جعفر (۳۵۰-۴۳۲ ق/۹۶۱ م)

ابو العبّاس، جعفربن محمّد بن ابوبکر سمرقندی. فقیه محدّث، مورّخ، خطیب، مفسّر که آثارش عبارتند از: «الدعوات» در حدیث، «فضائل القرآن»، «تاریخ نسف» (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۲، ص۱۲۳، امین، ۱۳۶۶ق، ج۴، ص۱۳۶۴ آقابزرگ، ۱۳۶۴ش، ج۳، ص۱۳۷۴ش، ج۵، ص۳۰۳ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۱۳۷۴ش، ج۵، ص۳۰۳ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۱۸۲۴ کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۳، ص۱۵۰).

۱. کَراجُک روستایی واقع در دروازه ی واسط، در مرکز شرقی عراق، سر راه بغداد .بصره (حموی، ۱۹۶۵ م، ج ۴۴۳: ۴)

## ۵۹.۵. مفید نیشابوری (م ۴۴۵ ق/۱۰۵۲ م)

## ۶۰.۵. نیشابوری محسن (معاصر شیخ طوسی)

محسن بن حسين بن احمدنيشابورى خُزاعى؛ محدّث و متكلّم كه تأليفات او در زمينه حديث، آداب و سيره، فقه الحديث وعلوم قرآن بود است. آثاراوست: «الأمالى فى الأحاديث»، «السِيَر»، «بيان «مَن كنتُ مولاه»، و «إعجاز القرآن» (حر عاملى، بى تا، ج٢، ص٢٢٨).

## ۶۱.۵. واسطى احمد (۴۷۶-۵۵۲ ه/۱۰۸۲ م)

ابوالعبّاس، احمد بن بختیار ابن علی ماندائی واسطی (ابن بختیار)، فقیه، مورّخ، نحوی، لغوی که متولد در واسط و متوفی در بغداد می باشد. مدتی در بغداد قضاوت میکرد، آنگاه به بغداد رفت و به استماع حدیث پرداخت. از آثار او: «کتاب القضاة»، «تاریخ الصبانح» (مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۲، ص۱۲۷؛ دهخدا، ۱۳۴۱ش، «احمد» ص ۱۷۲؛ کحاله، ۱۲۹۴ق، ج۱، ص۱۹۹).

## ۶۲.۵. واسطى على (م ۴۵۷ ق ۱۰۶۵ م)

على بن محمد شاكرليثى (مؤدب)، محدّث و اخبارى امامى است، كه آثارش: «فى فضائل اهل البيت» و «عيون الحكم و المواعظ» مى باشد (امين، ۱۳۷۴ق، ج۸، ص۱۳۷۸ قابزرگ، ۱۳۶۴ ش، ج۸، ص۱۳۸۶ مدرسى، ۱۳۷۴ ش، ج۶، ص۲۸۸؛ كحاله، ۱۴۱۴ق، ج۷، ص۲۰۲).

اگرچه محدّثان ایرانی در این سده بیش از اینها میباشند برای اجتناب از طولانی شدن متن مقاله اسامی برخی دیگر از محدثان ایرانی صرفاً بیان شده و قطعاً اینها همه ی محدثان ایرانی سده ی پنجم نبوده و به احتمال قوی با جستجو در دیگر منابع می توان به اسامی دیگری نیز دست یافت که دریژوهشهای بعدی دنبال خواهد شد.

- ۶۳. ابن عبد المنعم حسين (م ۴۷۱ ق/۱۰۷۸ م) (مدرسی، ۱۳۷۴ ش، ج۸، ص۱۰۳).
  - ۶۴. ابن مبارک حسن (م ۴۵۸ ق/۱۰۶۵ م) (مدرسی، ۱۳۷۴ ش، ج۸۹، ص۸۹).
    - ۶۵. ابن وتار احمد (م ۴۲۹ ق/۱۰۳۸ م) (امین، ۱۴۰۶ ق، ج۳، ص۸۰).
- ۶۶. ابن هزار مرد عبد الله (قرن پنجم ق/یازدهم میلادی) (مدرس، ۱۳۷۴ ش، ج۳، ص۲۷۲).
  - ۶۷. ابو شَجاع محمد (۴۳۷-۴۸۸ ق/۱۰۴۵-۱۰۹۵ م) (قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص۹۶).
- ۶۸. ابو صمصام ذوالفقار (۴۵۵–۵۳۶ ق/۱۰۶۳–۱۱۴۱ م) (حرعاملی، بیتا، ج۲، ص۱۱۵؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص۱۶۸. ص۱۰۳).
- ۶۹. ابو طاهر علوی ابراهیم (م ۴۴۶ ق-۱۰۵۴ م) (مدرس، ۱۳۷۴ش، ج ۱۷۰ص۷، قمی، ۱۳۶۸ش، ج۲، ص۲۱۰).
  - ۷۰. اصفهانی ابونعیم بن مهران (۳۳۶–۴۳۰ ق) (امین، ۴۰۴ق، ج۳، ص۶).
    - ۷۱. اهوازی ابوعلی (۳۶۲–۴۴۶ ق) (عسقلانی، ۱۹۷ م، ج۲، ص۴۴).
      - ٧٢. بزّاز محمد (م ۴۱۰ ق/۱۰۱۹ م) (کحاله، ۱۴۱۴ق، ج۹، ص۴۵).
      - ۷۳. بیهقی زید (م ۵۱۷ ق/۱۱۲۳ م)(آقابزرگ، ۱۳۷۴ ش، ج۶، ص۷۰)
    - ۷۴. جبُّلی محمد (م ۴۳۹ ق ۱۰۴۸ م) (زرکلی، ۱۹۸۶ م، ج۷، ص۱۶۲ ۷).

- ۷۵. خُتلی محمد (م ۴۵۳ ق/۱۰۶۱ م) (مدرس، ۱۳۷۴ ش، ج۷، ص۲۳۸).
  - ۷۶. دلوی احمد (م ۴۳۴ ق/۱۰۴۳ م) (همان، ج۲، ص۲۲۷).
  - ۷۷. رامشی محمد (م ۴۸۹ ق/۱۰۹۵ م) (همان، ج۲، ص۹۶۲).
  - ۷۸. زوزنی عبد الرحمن (م ۴۵۵ ق/۱۰۶۳ م) (همان، ج۲، ص۳۹۴).
    - ۷۹. سهیلی علی (زنده در ۴۳۱ ق/۱۰۴۰ م) (همان، ج۳، ص۱۰۳).
- ۵۸. سنجری عبد الاول (۴۵۸–۵۵۳ ق/۱۰۶۵ م) (مدرسی، ۱۳۷۴ ش، ج۳۹، ص۹۱؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۱، ص۸۱).
  - ۸۱. سیرافی ابن نوح (قرن ۴ و ۵ ق/دهم و یازدهم میلادی)(نجاشی، ۱۳۶۵ش، ص۸۶؛ طوسی، ص۳۷).
    - ۸۲. طوسی احمد (م ۵۰۰ ق/۱۱۰۷ م) (مدرس، ۱۳۷۴ ش، ج۲، ص۱۸۶).
      - ۸۳. غزالی احمد (م ۵۲۰ ق/۱۱۲۶ م) (زرکلی، ۱۹۸۶م، ج۱، ص۲۰۸).
- ۸۴. فارمدی طوسی خراسانی محمد (۴۰۵ ۴۰۷ ۴۷۷ ق/۱۰۱۲-۱۰۱۶ م) (حموی، ۱۹۶۵م، ج۴، ص۲۵۹).
  - ۸۵. فالی خوزستانی علی (م ۴۴۸ ق/۱۰۵۷ م) (مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۲۸۹؛ قمی، ۱۳۶۸ش، ج۳، ص۱۲).
    - ۸۶. قشیری عبد الکریم (۳۷۶–۴۶۵ ق/۹۸۶–۱۰۷۲ م) (زرکلی، ۱۹۸۶م، ج۴، ص۱۸۰).
- ۸۷. قومسانی همدانی محمد (۳۹۹–۴۷۱ ق/۱۰۰۸–۱۰۸۰ م) (ذهبی، ۱۴۱۳ق، ج۱۸، ص۴۳۵؛ حموی، ۱۹۶۵م، ج۴، ص۴۷۰).
  - ۸۸. کاتب جرجرائی احمد (قرن پنجم هجری/یازدهم میلادی) (امین، ۴۰۶ق، ج۳، ص۷۷).
- ۸۹. معتزلی احمد (م ۴۱۵ ق/۱۰۲۳ م) (زرکلی، ۱۹۶۶م، ج۴،ص۴۷؛ خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۵، ص۱۷؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۴، ص۱۲۷؛
- ٩٠. مِيهني' اسعد (۴۶۱–۵۲۷ ق/۹۶۹–۱۱۳۳ م) (خوانساری، ۱۳۴۹ش، ج۲، ص۶؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش،

۱. میهن دهی است در خراسان مابین سرخس و ابیورد (ر.ک دهخدا ذیل «میهن»)

ج۶،ص۸۳).

- ۹۱. نیشابوری جعفر (۳۸۶–۴۴۸ ق/۹۹۶–۱۰۵۶ م) (امین، ۱۴۰۶ق، ج۴، ص۱۸۱؛ مدرسی، ۱۳۷۴ش، ج۶، ص۲۷۸).
  - ۹۲. هروى سالم (م ۴۳۳ ق/۱۰۴۲ م) (كحاله، ۱۴۱۴ق، ج۴، ص۲۰۳).
  - ۹۳. هروی عبد الواحد (م ۴۶۳ ق/۱۰۷۱ م) (مدرس، ۱۳۷۴ش، ج۵،ص۱۶۹).

## ۶. نتيجهگيري

بنابر آنچه در این پژوهش گذشت؛ سده ی چهارم و پنجم هجری از نظر رشد و گسترش علوم حدیث، درخشش و بالندگی خاصی داشته و از مهم ترین علل موفقیت محدّثان ایرانی، وجود حاکمانی است که توجه آنان به علم و علماء موجب پیشرفتهای فراوان و قابل توجه در علوم حدیث شده است. از عوامل دیگر موفقیت در این سده روح تساهل و عدم تعصبی بود که در بین مسلمانان و اندیشمندان وجود داشته است، تا آنجا که در بین علمای شیعه و اهل تسنن نوعی «مدارای علمی» قابل مشاهده است. مرکز ثقل علمی شهر بغداد بود و شهرهای دیگر مانند: ری، اصفهان، نیشابور، خوارزم، بخارا، سمرقند و همدان به موازات هم و با وحدتی جدی به پیش رفتند، بطوری که در بغداد یا ری محدثّان هر دو گروه شیعه و اهل تسنن دیده می شوند. فزونی محدثّان در این سده به ترتیب تعداد محدّث مربوط به نیشابور، بغداد، توس، اصفهان، واسط، ری، قم، مرو، همدان، طبرستان، هرات، بیهق، آوه، آمل، دیلم، برقان، عکبری، بغشور، فال، قروین، جرجان، شیراز، اسفراین، سیراف فارس، سمرقند، میامارقین، موصل و سیستان می باشد.

## منابع

- ۱. آ، باسانی، تاریخ ایران کمبریج، ترجمه حسن انوشه، تهران: امیرکبیر، ۱۳۸۰ش.
- ۲. آقابزرگ طهرانی، محمد محسن، الذریعة فی تصانیف الشیعة، چاپ اول، تهران: بنیاد پژوهشهای اسلامی،
   ۱۳۶۴ش.

- ٣. همو، طبقات الاعلام الشيعة، محقق: منزوى، على نقى، قم: اسماعيليان، بي تا.
- ۴. ابن اثير، عزالدين ابو الحسن على بن الكرم، الكامل في التاريخ، ترجمه ابوالقاسم حالت و عباس خليلى، تهران: موسسه مطبوعاتي علمي،١٣٧١ش.
- ۵. ابن بابویه الرازی، منتجب الدین علی، الفهرست، تحقیق: السیّد جلال الدین الاُرموی (المحدّث الاُرموی)، قم:
   مکتبة آیة الله المرعشی النجفی، ۱۳۶۶ش.
  - ٤. ابن خلكان، احمد بن محمد، وفيات الاعيان، محقق: عباس احسان، قم: منشورات الشريف الرضى، ١٣۶۴ش.
    - ٧. ابن شهر آشوب، محمد بن على، معالم العلماء، نجف اشرف: المطبعة الحيدرية بيتا.
      - ۸. امين، سيد محسن، أعيان الشيعة، بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ١٤٠٥ق.
    - ۹. اصطخری، ابراهیم بن محمد (الکرخی)، مسالک الممالک، لیدن و بریل: ، ۱۹۶۷م.
- ۱۰. جوئل کرمر، *احیای فرهنگی در عهد آل بویه*، ترجمه: محمّد سعید حنایی کاشانی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۷۵ ش.
  - ١١. حرعاملي، محمد بن حسن، امل الآمل في العلماء جبل عامل، قم: دارالكتب الاسلاميه، بي تا.
  - ۱۲. حموی، یاقوت، معجم البلدان، چاپ افست تهران، چاپ فردیناند و وستنفلد: لاییزیگ، ۱۹۶۵م.
- ۱۳. خوانساری، محمد باقر بن زین العابدین، روضات الجنات فی احوال العلما و السادات، قم: ناشر اسماعیلیان، ۱۳۴۹ش.
- ۱۴. دبیری نژاد، بدیع الله، علم الحدیث و نقش مشاهیرایرانی در تدوین احادیث معتبر، بی جا:نشریه وحید، ۱۳۵۴ش.
  - ۱۵. دهخدا، على اكبر، *لغت نامه دهخدا*، تهران: چاپ سيروس،۱۳۴۱ش.
  - ١٤. ذهبي، محمد بن محمد، تاريخ الاسلام و وفيات المشاهير و الاعلام، بيروت: چاپ بشار عواد معروف، ١٤٢٢ق.
  - ١٧. همو، سير أعلام النبلاء، تحقيق: شُعيب الأرنؤوط و حسين الأسد، چاپ نهم، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٣ق.

- ۱۸. رحمتی، محمد کاظم، تاریخ حدیث شیعه در سده های چهارم تا هفتم هجری، قم: دارالحدیث، ۱۳۸۹ق.
  - ١٩. زركلي، خيرالدين، الاعلام، بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٨٤م.
  - ۲۰. سازمان نقشه برداری کشور، طرح اطلس ملی ایران، تهران: سازمان نقشه برداری کشور، ۱۳۸۴ش.
- ۲۱. سبكى، عبدالوهاب بن على، طبقات الشافعية الكبرى، قاهره: چاپ محمود محمد طناحى و عبدالفتاح محمد حلو، ۱۹۷۶م.
  - ٢٢. سبحاني، جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء، قم: موسسه امام صادق \$، ١٤١٨ق.
  - ٢٣. سركين، فواد، تاريخ التراث العربي، قم: مكتبه آيه الله العظمي المرعشي النجفي @، ١٣٠٣ق.
  - ۲۴. صفدی، خللیل بن ایبک، الوافی بالوفیات، محقق جمعی از محققین، بیروت: دارالنشر فرانزشتاینر، بی تا.
    - ٢٥. عسقلاني، احمدبن على بن حجر، *لسان الميزان*، بيروت: موسسةالعلمي للمطبوعات، ١٩٧١م.
- ۲۶. قزوینی، رشید الدین عبدالجلیل، *النقص*، تصحیح میر جلال الدین محدّث، تهران: نشر انجمن آثار، ۱۳۵۸ش.
  - ۲۷. قمى، عباس، الكنى و الالقاب، مقدمه نويس: امينى، محمد هادى، تهران: مكتبة الصدر، ١٣٤٨ش.
    - ٢٨. الكتّاني، محمّد بن جعفر، الرسالة المستطرفة، بيروت: دار البشائر الإسلامية، ١۴١٢ق.
      - ٢٩. كحاله، عمر رضا، معجم المؤلفين، بيروت: موسسة الرسالة، ١٤١٤ ق.
      - ۳۰. مدرس تبریزی، محمدعلی، ریحانة الادب، چاپ چهارم، تهران: خیام، ۱۳۶۴ش.
  - ٣١. نجاشي، احمد بن على، الرجال، قم: موسسه نشر الاسلاميه التابعةالجماعةالمدرسين بقم، ١٣٤٥ش.

# بررسی دیدگاه ابوهلال عسکری در معجم الفروق اللغویة ازنگاه لغویان و مفسران (فقره ۳۱۹-۴۵۵)

چکیده: از جمله مسائلی که در گذشته و امروزه بین لغویان و مفسران مطرح و مورد اختلاف است، وجود یا عدم وجود واژگان مترادف در قرآن کریم میباشد. گفتنی است که پیشینیان بسیاری از واژگان قرآن را با واژگان دیگری معنا و تفسیر میکردند که این میتواند بر وجود ترادف در نظر آنان دلالت کند. اما از حدود قرن سوم در میان برخی از علمای لغت، تلقی دیگری پدید آمد، مبنی بر اینکه هر واژهای برای معنایی خاص وضع شده است و از این رو هیچ دو واژهای مترادف نیستند. ابوهلال عسکری نیز قائل به این نظر بوده و در این زمینه کتابی با عنوان «الفروق اللغویة» نگاشته است که در آن به فرق بین کلمات مترادف پرداخته اما در این راه از اشتباه مصون نمانده است. در این تحقیق، قوت و ضعف نظرات ایشان را طبق نظر تعدادی از لغویان و مفسران و بهدور از هر گونه غرض شخصی مورد نقد و بررسی قرار داده ایم. در مورد وجود یا عدم وجود واژگان مترادف در قرآن کریم باید گفت، الفاظ مترادف در آن بکار نرفته است و مفسرین هم قائل به ترادف نبوده و برای هر واژه، معانی متفاوتی ذکر میکنند. گفتنی است تاکنون کسی واژگان مترادف را طبق نظر ابوهلال در کتاب «الفروق اللغویة» و با است تاکنون کسی واژگان مترادف را طبق نظر ابوهلال در کتاب «الفروق اللغویة» و با

كليدواژهها: ابوهلال، فرق، لغويان، مفسرين، قرآن.

#### دكترعلى غضنفرى

استادیار دانشکدهی علوم و فنون قرآن تهران، (نویسندهی مسئول) ali@gazanfari.net

#### جبار شيراوند

دانش آموختهی کارشناسی ارشد دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم jabbarshiravand@gmail.com

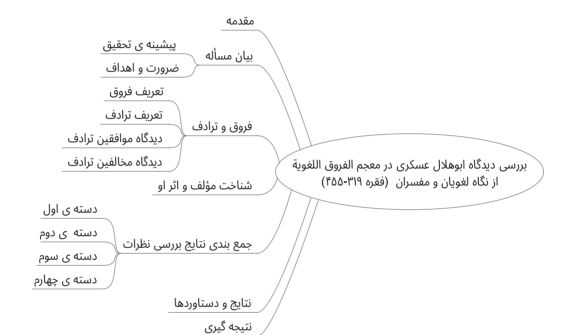
#### سيدمجيد نبوي

دانشجوی دکتری علوم قرآن و حدیث دانشگاه اراک majidnabavi1366@gmail.com

#### ييشينهى مقاله

دریافت: ۱۳۹۵/۲/۳۰ پذیرش: ۵/۵/۵/۱۳۹۵

دانش نامه ي علوم قرآن وحديث



#### ۱. مقدمه

پژوهشی حاضر به بررسی دیدگاه ابوهلال عسکری در معجم الفروق اللغویة از نگاه لغویان و مفسران پرداخته است. ابوهلال در کتاب فروق اللغه تفاوتهای لغات مترادف را بیان کرده و معتقد است نمیتوان واژگان مترادف در ادبیات عرب و قرآن را به جای هم به کار برد. لذا برای بررسی عمیق و دقیق تر معانی آیات قرآن کریم بر آن شدیم تا واژگان مترادف را از ابعاد مختلف و با تأکید بر کتاب الفروق اللغویة مورد بررسی قرار داده و به معارف جدید در این زمینه دست یابیم. و برای این کار، با الهام از نظرات تعدادی از لغویان و مفسران، به نقد و بررسی کتاب فروق اللغویة پرداخته ایم. قابل ذکر است که تحقیق مورد نظر شامل فقره های ۳۱۹–۴۵۵ می باشد.

## ١.١. بيان مسأله

مبحث ترادف در زبان عربی و بالاخص قرآن کریم از گذشته در بین علمای فن مطرح بوده و پیوسته نظرات گوناگونی در این مورد ذکر شده است. از نظر اعراب فصیح، خداوند یکتا در انتخاب واژه ها کمال ظرافت و دقت را داشته است به گونه ای که علی رغم نزدیکی کلمات از نظر معنا به طریقی که افراد را به مترادف بودن این کلمات سوق می دهد، آدمی با به کارگیری تمامی نیروی درک خویش به این مطلب مهم دست می یابد که هیچگاه این واژه های به ظاهر مترادف را در جای یکدیگر قرار داد و هر کدام از این کلمات، بار معنایی خاصی را که مراد الهی بوده است را تمام و کمال مطرح می نماید و کمترین جابجایی آن ابعاد معنایی را مختل می نماید؛ و این مطلب یک اصل دقیق در کلام الهی است و اعجاز قرآن را بالعینه مشخص می سازد.

بحث وجود واژگان مترادف به صورت عام در لغت عربی و به صورت خاص در قرآن کریم، از جمله مباحثی است، که از دیرباز به شدت مورد بحث و اختلاف واقع شده است. عده ای وجود واژگان مترادف را از امتیازات زبان عربی دانسته اند؛ با این وجود گروهی دیگر از لغویان همچون ابوهلال عسکری آن را نپذیرفته اند و قائل به فروق در واژگان به ظاهر مترادف شده اند.

در بسیاری از موارد شاهد آنیم که در لغت و یا در تفسیرِ واژگان قرآن لفظی را با لفظ دیگر معنا میکنند (مثلا: أتی أی جاء) از دیدگاه قائلان به فروق این موارد صرفاً برای تقریب به معنا است و نمی تواند مبین معنای دقیق واژه باشد. بحث فروق و ترادف اگر چه اصالتاً بحثی لغوی است اما تأثیر به سزایی در تفسیر قرآن کریم دارد.

## ۲.۱. پیشینهی تحقیق

گفته شده که نخستین کسی که به پدیده ترادف اشاره کرد، سیبویه (م. ۱۸۰ ق.) بود که در کتاب خود یکی از اقسام کلام عرب را «اختلاف اللفظین و المعنی واحد» برشمرد؛ و نخستین کسی که در این زمینه کتاب مستقلی نوشت، اصمعی (م. ۲۱۶ ق.) است که کتاب «ما اختلف ألفاظه و اتفقت معانیه» را تألیف کرد؛ و هم چنین ابوعبید (م ۲۲۴ ق) کتابی با عنوان «الأسماء المختلفة للشیء الواحد» نگاشت (دائرة المعارف قرآن کریم، ۱۳۸۶ش، ج ۷، ص۴۰۳).

بر خلاف این گروه، عده ای با ترادف به مخالفت برخاستند و کتبی در زمینه فروق اللغة، به رشته ی تحریر در آوردند. از جمله ی این کتابها، می توان به موارد زیر اشاره کرد:

- الكليات معجم في المصطلحات و الفروق اللغوية: أبوالبقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفومي،
  - الفروق في اللغة (الفروق اللغوية)، ابوهلال حسن بن عبدالله عسكري،
    - الفروق اللغوية و أثرها في تفسير القرآن الكريم ، محمد الشايع .

قابل ذکر است که در زمینه بررسی دیدگاه ابوهلال چند کار تحقیقی انجام شده است که روش و مشی این تحقیقات

با نگارش موجود متفاوت میباشد به عنوان مثال: فوزی فهیم حسن، در بررسی دیدگاه ابوهلال تحقیقی تحت عنوان «ظاهرة الترادف فی اللغة العربیة (دراسة فی القرآن و عند أبی هلال العسکری)» تألیف کرده است که در آن بیشتر نظر دانشمندان علوم قرآنی را در رابطه ی وجود یا عدم وجود ترادف در زبان عربی بیان میکند و در باب لغات تنها لغاتی چند را اختیار نموده و به تبیین و بررسی آنها پرداخته است؛ این در حالی است که تحقیق مورد نظر به صورت مبسوط تمام لغات موجود در کتاب «فروق اللغویة» را بیان نموده و سپس به نقد و بررسی نظرات ابوهلال می پردازد. بنابراین می توان گفت این تحقیق در نوع خود کاری بی سابقه و جدید می باشد.

#### ۳.۱. ضرورت و اهداف

در حوزه ی فروق اللغة ، تألیفات زیادی صورت گرفته ، که اکثر آنها با رویکرد لغت شناسی به طور عام انجام شده است؛ اما به صورت انطباقی ، در آیات قرآن کریم و بر اساس کتاب ابوهلال عسکری تاکنون تألیف مستقلی صورت نگرفته است . لذا برای بررسی عمیق و فهم دقیق تر معانی آیات قرآن کریم بر آن شدیم تا واژگان مترادف را از ابعاد مختلف و با تأکید بر کتاب «الفروق اللغویة» مورد تأکید قرار داده و به مطالب جدید در این زمینه دست یابیم .

شناخت واژگان قرآنی از این رو حائز اهمیت است که ، شناخت صحیح آن می تواند کمک بزرگی را در درک معنای آیه و حتی پی بردن به اعجاز علمی ، بیانی ، بلاغی و یا حتی درک احکام معارف دینی داشته باشد.

میزان مطابقت نظر ابوهلال با نظر لغویان و مفسران و علمای بلاغت از سویی و از سوی دیگر مطابقت آن با آیات قرآن، از جهت سیاقی مهم ترین عرصه ای است، که قصد بررسی آن را داریم.

هدف از این کار، کشف لایههای باطنی و ظرافتهای معنایی بین کلمات به منظور فهم بیشتر کتاب وحیانی، بهرهمندی و انس هر چه بیشتر با این اقیانوس معرفت است.

## ۲. فروق و ترادف

## ١٠٢. تعريف فروق

فروق از ریشه فرق: در اصل دلالت می کند بر تمیز و جدایی بین اشیاء، (فراهیدی، بی تا، ج۵، ص ۱۴۷؛ ابن فارس، بی تا، ج۴، ص ۴۹۴؛ راغب اصفهانی، بی تا، ص ۶۳۳؛ ابن منظور، بی تا، ج۰۱، ص ۱۳۰۱؛ فیومی، بی تا، ج۲، ص ۱۴۷؛ فیروزآبادی، بی تا، ج۳، ص ۱۳۷۱؛ زبیدی، بی تا، ج۳، ص ۱۳۷۱، ص ۱۳۷۱ش، ج۵، ص ۱۶۶؛ مصطفوی، بی تا، ج۹، ص ۷۰) زمانی که بین آنها شکافی باشد (مصطفوی، پیشین، ج۹، ص ۷۰) و ضد آن جمع است (ابن منظور، پیشین، ج۹، ص ۲۰).

## ۲.۲. تعریف ترادف

ترادف در لغت به معنای آمدن چیزی پس از چیز دیگر است؛ (فراهیدی، بیتا، ج۸، ص۲۲؛ راغب اصفهانی، بیتا، ص۳۴۹؛ ابن منظور، محمد بن مکرم، بیتا، ج۹، ص۱۱۴) اما در معنای اصطلاحی باید گفت، اگر الفاظ متعددی، برای معنی واحدی بکار رود، آن را مترادف گویند. مانند: سیف، صارم، حسام و ... که به معنی شمشیر در زبان عربی است. علماء و دانشمندان قرآنی در مورد وجود الفاظ مترادف در قرآن، اختلاف نظر داشته اند (مؤدب سیدرضا، ۱۳۷۹ش، ص۱۴۷).

## ٣.٢. ديدگاه موافقين ترادف

در میان دانشمندان علم لغت، گروهی الفاظ مترادف در قرآن را تأیید میکنند و برای صدق مدعای خود ادلهای اقامه کردهاند که از جمله می توان به موارد زیر اشاره نمود:

- ۱- وجود الفاظ متعدد برای یک معنای واحد دلیلی بر وقوع ترادف است.
- ۲- جستجوی کلمات مترادف نشان می دهد که همه ی آنها به یک معنا بر می گردند.

۳- کاربرد بعضی حروف به جای بعضی دیگر، دلیلی علیه انکار کنندگان ترادف است (صالح پور، ۱۳۸۹ش، ص ۷).

## ۴.۲. دیدگاه مخالفین ترادف

بر خلاف موافقان ترادف، گروه زیادی از محققّان، وجود مترادفات را در قرآن نفی نمودهاند، از جمله، ابن فارس است که او به عنوان فقیه در لغت شناخته شده است و همچنین، ابوهلال عسکری در کتابش بنام «الفروق اللغویة»، منکر وجود مترادفات در قرآن شده است.

این گروه معتقدند: خداوند حکیم بجا و هدفدار سخن میگوید و هر کلام و لفظی در سخن حکیم، جایگاهی مناسب خویش دارد و هرگز در مورد خداوند دو تعبیر مشابه بدون افاده معنی تازهای، سر نمیزند که همان زیادهگویی و لغوگویی را نتیجه می دهد که ذات مقدساش بری است (نقی پور فر، ۱۳۸۱ش، ص، ۲۸) و هم چنین اعجاز بیانی، در شکل تعابیر و الفاظ قرآن، آن قدر دقیق و سنجیده شده است که نمی توان هیچ کلمه یا عبارت قرآن را، با مترادف آن جایگزین نمود و هرگونه تغییری، مخل به فصاحت و بلاغت است و ممکن نیست که بتوان لفظی را که مورد آیه استعمال شده با لفظی دیگر جابجا نمود (مؤدب، ۱۳۷۹ش، ص ۱۴۸).

## ٣. شناخت مؤلف واثراو

نویسنده کتاب «فروق اللغة» ابوهلال عسکری است که نامش، حسن بن عبدالله بن سهل میباشد کتاب «فروق اللغة» در سال ۱۳۵۳ هجری قمری برابر با ۱۹۳۵ میلادی برای اولین بار در قاهره از روی چهار نسخه ی خطی به چاپ رسید و بعدها به سال ۱۳۹۳ هجری یکی از محققان به نام «عادل نویهض» مجدداً به اسم «الفروق فی اللغة» آن کتاب را تجدید چاپ کرد. کتاب مزبور ۳۰ باب دارد و ترجمه ۸ باب آن، جلد اول این کتاب را تشکیل می دهد (ابوهلال، ۱۳۶۳ق، ص۷).

از آنجا که این کتاب برای مراجعان در رسیدن به مقصود مشکلات داشت، لذا شخصی به نام «شیخ بیتالله بیات» اقدام به تبویب و ترتیب آن بر اساس حروف الفبا نمود و آن را با نام «معجم الفروق اللغویة» در شوال سال ۱۴۱۲ هجری

قمری در قم به چاپ رسانید و مؤسسه نشر اسلامی با اجازه از شیخ بیات قسمتی از کتاب «فروق اللغات» نور الدین جزایری را به آن افزوده است در مواردی که جزایری با ابوهلال اختلاف دارد یا مواردی که مختص به علّامه جزایری است (ابوهلال، پیشین، ص ۴–۳). و این مقاله بر اساس همین کتاب نوشته شده است.

این کتاب، در موضوع لغت و در یک جلد به زبان عربی منتشر شده است. مؤلف لغاتی که معمولاً مترادف هستند ولی دارای اختلاف جزیی بوده را مطرح، و در مورد آن صحبت کرده است؛ مانند: اختلاف بین معنای علم و معرفت. انگیزه ی نویسنده از تألیف کتاب جمعآوری کلمات هم معنا در موضوعات مختلف و بیان فرق های آنان است تا این که محقق بتواند از اشکالاتی که برایش در تحقیق پیش می آید دور بماند. مؤلف در شرح کلمات از مباحث لغوی فراتر رفته و در توضیح فرق کلمات به برخی مباحث فقهی، کلامی و تفسیری متوسل شده است.

کتاب با شرح حال مؤلف و آثار او به قلم عادل نویهض آغاز شده است. در مقدمه مؤلف نیز به انگیزه ی تألیف و فهرست مطالب پرداخته شده است. کتاب مشتمل بر ۳۰ باب است که در هر باب اختلاف بین معانی الفاظ بررسی شده است. در باب اول به بیان این مطلب می پردازد که اختلاف عبارات و اسامی باعث اختلاف در معانی می شود.

به نظرابوهلال، اگر دو واژه دریکی از موارد استعمال، صفات، تأویل، حروف تعدّی، نقیض، اشتقاق، صیغه و ضبط با هم فرق داشته باشند، مترادف دانسته نمی شوند. فرق در استعمال مانند: «علم» و «معرفت» که علم دو مفعول می گیرد؛ اما معرفت یک مفعول. فرق در صفات مانند: «حلم» و «امهال» که حلم تنها به حُسن متصف است؛ اما امهال هم به حُسن و هم به قبح متصف می گردد. فرق در تأویل مانند: «مزاح» و «استهزا» که مزاح به تحقیر مزاح شونده نمی انجامد؛ اما استهزا به تحقیر وی می انجامد. فرق در حروف تعدّی مانند: «عفو» و «غفران» که عفو با «عن» متعدّی می شود (عَفَوْتُ عَنْه)، اما غفران با لام (غَفَرْتُ لَه). فرق در نقیض مثل: «حفظ» و «رعایت» که نقیض حفظ، اضاعه (تباه کردن) است؛ اما نقیض رعایت، اهمال (وانهادن). فرق در اشتقاق نظیر: «سیاست» و «تدبیر» که سیاست از «سوس» (موریانه)، اماتدبیر از «دُبُر» (پایان هر چیز) اشتقاق یافته است. فرق در صیغه مانند: «استفهام» و «سئوال» که اولی مزید و از باب استفعال

است؛ ولى دومي مجرّد است. فرق در ضبط مانند: ضَعْف و ضُعْفيا جَهْد و جُهْد (ابوهلال، پيشين،صص ١٨-١٤).

در مورد ساختار کتاب باید گفت: کتاب در اصل نظم مشخصی نداشته و برای پیدا کردن کلمه ی مورد نظر، هیچ ترتیب خاصی لحاظ نشده است؛ اما در چاپهای جدید به این کتاب نظم الفبایی جدیدی بخشیده است و استفاده از آن راحت تر شده است. مؤلف در شرح کلمات از مباحث لغوی فراتر رفته و در توضیح فرق کلمات به برخی مباحث فقهی، کلامی و تفسیری متوسل شده است.

## ۴. جمعبندی نتایج بررسی نظرات

در این بخش به جمع بندی نتایج به دست آمده از آن می پردازیم. با حذف موارد تکراری مجموعاً ۸۰ شماره مورد بررسی قرار گرفت، فقرات مورد نظر را براساس میزان مطابقت آن با نظر لغویان و مفسّران می توان به ۴ دسته تقسیم بندی کرد:

## ۱.۴. دستهی اول

فقراتی هستند که نظر ابوهلال مطابقت کامل (لفظی و مفهومی) و یا مطابقت مفهومی با نظر تمام یا اکثریت لغویان و مفسّران مورد نظر دارد. ۱۷ مورد از فقرات مربوط به ابوهلال در این دسته قرار گرفتهاند. به عنوان مثال به شماره ۳۹۵ در فرق بین بلی و نعم اشاره میکنیم:

## ۱.۱.۴. شمارهی ۳۹۵- فرق بین بُسله و حلوان و رشوه

بسله مزدی است که به جادوگری که بدون ذکر نام خدا اقدام به جادو نماید پرداخت می گردد که اگر این عمل با ذکر نام خدا و قرآن باشد مانعی بر آن نیست. منظور از حلوان، مزد کاهن است. حلوان طبق نظر دیگری، گرفتن مهر دختر می باشد که البته نزد عرب عار به شمار می رفته است. رشوه آن است که به حاکم داده می شود؛ و پیامبر شخص آن را نهی فرموده: «لعن الله الراشی و المرتشی و من بینهما یمشی».

#### بسامد قرآني

کلمه ی بسل با مشتقات ۲ بار در قرآن مجید بکار رفته و کلمه ی حلو و رشو بسامد قرآنی ندارند.

#### نظرلغويان

بسله: اجرت و مزد افسونگر است (فراهیدی، پیشین، ج۷، ص۲۶۴؛ ابن فارس، پیشین، ج۱، ص۲۴۹؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۲۴؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۱، ص۵۵؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۵۳، بیشین، پیشین، پیشین، پیشین، پیشین، پیشین، و ضمیمه شدن چیزی و منع از چیزی است (ابن فارس، پیشین، ج۱، ص۲۴۸؛ راغب اصفهانی، پیشین، ج۱، ص۲۲۸؛ و در زبان عرب یعنی حرام (ابن فارس، پیشین، ج۱، ص۲۴۸؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۲۲۱؛ زبیدی مرتضی، پیشین، ج۲، ص۲۵؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص۲۹۲) و در آیه ﴿وَ ذَکِّرْ بِهِ أَنْ تُبْسَلَ نَفْسٌ بِما کَسَبَتْ ﴾ (المعارج،۶) یعنی محرومیت از ثواب، (راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۲۳) و همچنین در مورد حلال به کار میرود (فیروزآبادی، پیشین، ج۳، ص۴۵۷).

## حلوان: در دو مورد بکار می رود:

الف) آنچه که به کاهن در قبال کهانتش داده می شود (فراهیدی، پیشین، ج۳، ص۲۹۵؛ ابن فارس، پیشین، ج۲، ص۹۵۶؛ ابن منظور، پیشین، ج۲۹، ص۱۹۶؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۴، ص۳۴۷؛ زبیدی، پیشین، ج۲۹، ص۳۳۶).

ب) گرفتن مهر دختر است که البته عرب آن را عار می داند (فراهیدی، پیشین، ج۳، ص۲۹۵؛ جوهری، بی تا، ج۶، ص۲۹۸؛ ابن فارس، پیشین، ج۲، ص۹۵؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۹۹۱؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۴، ص۳۴۷؛ زبیدی، پیشین، ج۹، ص۳۳۸؛ ابن فارس، پیشین، ج۲، ص۹۵، ابن منظور، پیشین، ج۴، ص۹۵؛ ابن منظور، پیشین، ج۴، ص۹۴؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۹۴؛ زبیدی، پیشین، ج۹، ص۳۳۴).

رشو: دادن مزد بدون منت (فراهیدی، پیشین، ج۶، ص۲۸۱؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۴، ص۳۲۳). رشوه: جُعل (و آن مزدی است که در برابر کار کسی قرار میگزارند که معنی آن اعمّ از اجرت و مزد و ثواب است) (ابن منظور، پیشین، ج۱۴، ص۳۲۲؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۴، ص۳۶۸؛ زبیدی، پیشین، ج۱۹، ص۴۶۱) و برخی گفتهاند: مالی است که شخص به حاکم می دهد تا به نفع او حکم کند یا حکم را بر آنچه شخص می خواهد حمل کند (فیومی، پیشین، ج۲، ص۲۲۸؛ زبیدی، پیشین، ج۱۹، ص۴۶۱).

#### نظر مفسران

با سل: یعنی شخص شجاع، چون از هم نشینی و اقتران امتناع می کند (زمخشری، ۱۴۰۷ ق، ج۲، ص۳۶؛ آلوسی، ۱۴۱۵ ق، ج۴، ص۱۷۶). و از همین جهت که متضمن معنای ضمیمه کردن است به طور استعاره در ترش کردن و درهم کشیدن صورت و وجه استعمال شده، از جهت اینکه متضمن معنای منع است، هر مال حرام و مرتهن را «بسل» می گویند، کشیدن صورت و وجه استعمال شده، از جهت اینکه متضمن معنای منع است، هر مال حرام و مرتهن را «بسل» می گویند، (زمخشری، پیشین، ج۲، ص۳۶۶؛ طباطبایی، ۱۴۱۷ق، ج۷، ص۲۴۱؛ اندلسی، ۱۴۲۰ق، ج۴، ص۳۵۵؛ آلوسی، پیشین، ج۴، ص۳۷۶) و فرقی که بین کلمه ی «حرام» و «بسل» وجود دارد این است که حرام هم ممنوع به حکم را شامل می شود و هم ممنوع قهری را، و اما «بسل» تنها به معنای ممنوع قهری است (طباطبایی، پیشین، ج۷، ص۲۴۱؛ آلوسی، پیشین، ج۴، ص۳۷۶).

#### نتيجه

نظرات در این مورد یکسان است.

## ۲.۱.۴. شمارهی ۴۱۹- فرق بین بلی و نعم

بلی در جواب استفهام انکاری و سؤالاتی که حروف جحد (لست، لم ...) در آن به کار رفته باشد، استعمال می گردد؛ اما نعم در پاسخ استفهامی به کار می رود که حرف جحد در آن استعمال نشده باشد طبق نظر دیگری هنگامی که نعم در پاسخ استفهام انکاری بیاید معنایش تأیید سوال و در صورتی که بلی استفاده می شود معنایش نپذیرفتن و رد سوال می باشد.

#### بسامد قرآني

کلمه ی بلی با مشتقات ، ۲۲ بار و کلمه ی نعم ، ۱۴۴ بار در قرآن مجید بکار رفته اند.

#### نظرلغويان

بَلَی: جواب استفهام است که در آن حرف نفی باشد (فراهیدی، پیشین، ج۸، ص۳۴۰؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۸، ص۸۸؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۶۲؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۴، ص۲۲۷؛ زبیدی، پیشین، ج۹، ص۲۱۹؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص۳۲۰؛ زبیدی، پیشین، ج۹، ص۲۱۹؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص۳۲۰؛ زبیدی، پیشین، ج۹، ص۲۱۹؛ و همچنین در جواب تحقیق (جوهری، پیشین، ج۶، ص۲۲۸۵؛ زبیدی، پیشین، ص۱۴۶؛ ابن و برای ردّ کردن سخن منفی بکار میرود (جوهری، پیشین، ج۶، ص۲۲۸۵؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۴۶؛ ابن منظور، پیشین، ج۱، ص۸۱۰؛ ولی واژهی - نعم - در پاسخ استفهام مثبت و مجرّد است (راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۴۶).

نَعَمْ: در جواب مثبت (فراهیدی، پیشین، ج۲، ص۱۶۲؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۸۶؛ ابن منظور، پیشین، م ۱۸۶؛ ابن منظور، پیشین، ج۲۱، ص۱۸۹؛ زبیدی، پیشین، ج۷۱، ص۱۸۰؛ استفهام و تصدیق بکار میرود ولی بلی در مورد تکذیب کاربرد دارد (جوهری، پیشین، ج۵، ص۴۰۳؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۲، ص۱۸۸؛ زبیدی، پیشین، ج۱۷، ص۱۸۰؛ قرشی، پیشین، ج۷، ص۸۴) و هم چنین معنای آن تصدیق است زمانی که بعد از ماضی و مستقبل و استفهام بکار رود (فیومی، پیشین، ج۲، ص۶۱۰).

#### نظر مفسران

بلی: در جواب سخن منفی میباشد (زمخشری، پیشین، ج۱، ص۱۵۸؛ طبرسی، فضل بن حسن، ۱۳۷۲ش، ج۴، ص۶۵۸).

نعم: برای وعده و تصدیق است (طبرسی، پیشین، ج۴، ص۶۵۰؛ اندلسی، پیشین، ج۵، ص۳۷) فرق آن با «بلی» این است که «نعم» در جواب مثبت می آید (طبرسی، پیشین، ج۴، ص۶۵۰).

#### نتيجه

نظر ابو هلال با لغویان و مفسرین یکسان است.

## ۲.۴. دستهی دوم

فقراتی هستند که نظرات ابوهلال ناقص میباشد؛ یعنی ابوهلال در بیان تفاوت بین کلمات به نکاتی اشاره کردهاند که لغویان و مفسران علاوه بر آن موارد دیگری را بیان کردهاند. ۳۸ مورد از نظرات ابوهلال در این دسته قرار میگیرد. به عنوان مثال به شماره ۴۰۶ در فرق بین بعل و زوج اشاره میکنیم:

## ۱.۲.۴. شمارهی ۴۰۶- فرق بین بعث و ارسال

ممکن است منظور از بعث صرفاً جهت حاجت خاصی برای مبعوث باشد مثل: «ابعث الصبی إلی المکتب»، یعنی: بچه را به مدرسه فرستادم. چنان که ملاحظه می گردد، منظور از بعث صرفاً خود بچه (همان صبی) می باشد نه فاعل بعث و یا مدرسه. هم چنین ارسال نیز در این عبارت استفاده نشده است زیرا اقتضای ارسال، فرستادن همراه چیزی است.

#### بسامد قرآني

کلمه ی بعث با مشتقات، ۶۷ بار و کلمه ی رسل، ۵۱۳ بار در قرآن مجید بکار رفته اند.

#### نظرلغويان

بعث: در مورد انسان: برانگیختن یا روانه کردن چیزی است، گفته می شود: «بَعَثْتُهُ فَانْبَعَثَ» – او را برانگیختم و به حرکت در آمد (فراهیدی، پیشین، بیتا، ج۲، ص۱۹۲؛ بین منظور، پیشین، ج۱، ص۱۹۳؛ این فارس، پیشین، ج۱، ص۱۹۳؛ و می دو ۲۶؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۹۳؛ این منظور، پیشین، ج۲، ص۱۹۶؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۹۹؛ زبیدی، پیشین، ج۳، ص۱۹۱؛ و بعث الهی دو گونه است: اوّل: ایجاد کردن که هیچ احدی یا دیگری قدرت چنین بعثی را ندارد. دوّم: زنده کردن مردگان (فراهیدی، پیشین، ج۲، ص۱۹۲؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۳۳؛ این منظور، پیشین، ج۲، ص۱۹۲؛ راغب اصفهانی، پیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ فیروزآبادی، چ۲، ص۱۹۷؛ و «بعثت البعیر» یعنی شتر را برانگیختم؛ (جوهری، پیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ فیروزآبادی، ابن فارس، پیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ بیشین، ج۱، ص۱۹۷؛ بعث: اصل این کلمه به معنای برانگیختن است و سایر معانی مجاز می باشند (مصطفوی، پیشین،

ج۱، ص۲۹۵).

رسل: آرام رفتن (فراهیدی، پیشین، ج۷، ص۲۴۱؛ جوهری، پیشین، ج۴، ص۲۰۷؛ ابن فارس، پیشین، ج۲، ص۲۹۲؛ وروزآبادی، پیشین، ج۳، ص ۵۲۶) و س۳۹۲؛ راغب اصفهانی، پیشین، ج۳، ص ۵۲۶؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۳، ص ۵۲۶) و دلالت می کند برانگیخته شدن و برخاستن به آرامی و نرمی (ابن فارس، بیتا، ج۲، ص ۳۹۲؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص ۳۵۳؛ قرشی، پیشین، ج۳، ص ۹۰). ارسال: فرستادن و رسالت یافتن که در باره ی انسان و اشیاء در حالت پسندیده و ناپسند هر دو بکار می رود (راغب اصفهانی، پیشین، ص ۳۵۳) و اصل کلمه یعنی انجام دادن کار با حمل است؛ و ارسال مستازم سیر و حرکت بعد از بعث و برخاستن است، هر چند این حرکت معنوی باشد (مصطفوی، پیشین، ج۴، ص ۱۲۹) ولی بعث از لحاظ معنایی به برخاستن نزدیک است (همان، ج۱، ص ۲۹۶).

#### نظر مفسران

بعث مردگان نقل آنها به حیات (زمخشری، پیشین، ج۱، ص ۱۴۲؛ طبرسی، پیشین، ج۴، ص ۱۰۰؛ اندلسی، پیشین، ج۱، ص ۱۴۲؛ طبرسی، پیشین، ج۱، ص ۲۶۳؛ طباطبایی، پیشین، ج۷، ص ۶۷؛ آلوسی، پیشین، ج۱، ص ۲۶۳؛ طباطبایی، پیشین، ج۷، ص ۶۷؛ آلوسی، پیشین، ج۱، ص ۳۴۳) و بعث رسل، نقل آنها به حال به معنای نقل است (طبرسی، پیشین، ج۴، ص ۷۰۲؛ اندلسی، پیشین، ج۱، ص ۳۴۳).

ارسال: فرستادن (طبرسی، پیشین، ج۱، ص ۴۲۹) و رسول کسی است که برای ادای بیانی خاص مبعوث می شود (طباطبایی، پیشین، ج۳، ص ۱۹۸).

#### نتيجا

باید گفت این دو کلمه علاوه بر تفاوتهایی که ابوهلال برای آنها قائل است، تفاوتهای دیگری باهم دارند و از جمله آنها می توان به این نکته اشاره کرد، که رسل: آرام رفتن، و دلالت می کند بر، برخاستن با تأنی و برانگیخته شدن به آرامی و نرمی در حالی که بعث: برانگیختن یا روانه کردن چیزی است. لذا رسل از آرامش خاصی نسبت به بعث برخوردار است.

هم چنین ارسال مستلزم سیر و حرکت بعد از بعث و برخاستن است.

## ۲.۲.۴. شمارهی ۴۱۱- فرق بین بعل و زوج

مرد برای زنش بعل نیست مگر زمانی عمل دخول را انجام دهد. منظور از بعال نیز نکاح و ملاعبه است. البته اصل واژه به معنای آن است که شخص به طور مستقل دست به کاری شود. چنانکه نخلی که نیاز به آبیاری نداشته باشد، (دیم) را بعل گویند زیرا نیازش را خود برطرف می نماید.

#### بسامد قرآني

کلمه ی بعل با مشتقات، ۷ بار در و کلمه ی زوج، ۸۱ بار در قرآن مجید بکار رفته اند.

#### نظرلغويان

بعل: در مورد انسان یعنی شوهر؛ (فراهیدی، پیشین، ج۲، ص۱۴۹؛ جوهری، پیشین، ج۴، ص۱۶۳؛ مفردات، ص۱۳۵؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۱۶۵؛ زبیدی، پیشین، ج۴، ص۱۳۵؛ بین منظور، پیشین، ج۱، ص۱۶۵؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۳، ص۱۶۵؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۳۵؛ ابن منظور، پیشین، ج۱، ص۱۶۵؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۳، ص۱۶۵؛ زبیدی، پیشین، ج۴، ص۱۶۵؛ راغب اصفهانی، مصطفوی، پیشین، ج۱، ص۱۶۳؛ همچنین به نخلها و زراعتهایی که فقط از آب بارانهای ذخیره در زمین آب میخورند- بعل- میگویند (جوهری، پیشین، ج۴، ص۱۶۳۵؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۳۵؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۱، ص۱۶۵؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۱۶۵؛ زبیدی، پیشین، ج۱۴، ص۱۶۵؛ پیشین، ج۱۳، ص۱۶۵؛ و نیز اعراب معبودهای خود را که به وسیلهی آنها میخواستند به خداوند تقرّب جویند - بعل- میگویند و این معنی از این آیه است ﴿أَ تَذْعُونَ بَغُلَا وَ تَذَرُونَ أَخْسَنَ الْخالِقِینَ ﴾ (الصافاتُ۱۲۵) (راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۳۵؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص۱۳۵). و در اصل دلالت میکند بر آنچه قائم به نفس باشد و از جهتی دارای برتری و بینیازی بر هم نوعان خود باشد؛ و این معنا با توجه به مصادیق آن مختلف است(مصطفوی، پیشین، ج۱، ص۳۰۵).

زوج: هر یک از دو همسر مرد و زن (نرینه و مادینه) انسان و حیوانات (فراهیدی، پیشین، ج۶، ص۱۶۶؛ جوهری، پیشین، ج۱، ص۱۳۰؛ ابن فارس، پیشین، ج۳، ص۱۹۵؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۸۳؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۸۵؛ زبیدی، پیشین، ج۳، ص۱۸۵؛ و خلاف فرد است (جوهری، پیشین، ج۱، ص۱۸۵؛ راغب اصفهانی، پیشین، ج۲، ص۱۸۹؛ ابن منظور، پیشین، ج۲، ص۱۲۹؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۱۸۵؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۸۵؛ زبیدی، پیشین، ج۳، ص۱۹۵، در اصل دلالت می کند بر قرین و کنار هم بودن اشیاء(ابن فارس، پیشین، ج۳، ص۱۸۵؛ زبیدی، پیشین، ج۳، ص۱۸۵؛ قرشی، پیشین، ج۳، ص۱۸۵ و حتی پا و کفش و هر چیزی که در کنار هم هستند زوج اطلاق می شود ﴿وَ مِنْ کُلِّ شَیءٍ خَلَقْنَا زَوْجَینِ ﴾ (الذاریات، ۴۹) (مفردات، پیشین، ج۲، ص۲۵۸).

#### نظر مفسران

بعل: اصل این لغت به معنای کسی یا چیزی است که به وضع خود اکتفا کند و احتیاج به دیگری نداشته باشد، و از این رو به نخل خرمایی که تنها به آب باران اکتفا کند «بعل» گویند؛ و به همین اعتبار به صاحبخانه و اختیاردار نیز «بعل» گویند (زمخشری، پیشین، ج۴، ص۶۶؛ طبرسی، پیشین، ج۵، ص۲۶؛ اندلسی، پیشین، ج۲، ص۲۲؛ طباطبایی، پیشین، ج۰، ص۳۲۵، آلوسی، پیشین، ج۱، ص۴۲۹). بعل: (زوج) شوهر(طبرسی، پیشین، ج۵، ص۳۲۰؛ اندلسی، پیشین، ج۲، ص۴۳۰). الوسی، پیشین، ج۲، ص۳۲۰).

زوج: برای زوج معانی زیادی ذکر کردهاند از جمله:

الف) هریک از زن و مرد، (طبرسی، پیشین، ج۱، ص۱۶۱؛ اندلسی، پیشین، ج۱، ص۱۷۸).

ب) جفت؛ یکی که دیگری با او است (طبرسی، پیشین، ج۴، ص ۵۸۰).

ج) گروه، (اندلسی، پیشین، ج۱، ص ۱۷۸)

د) عدد دو و آن به معنای یکی است که همراه جفت خود باشد (طباطبایی، پیشین، ج۷، ص ۳۶۴).

#### نتيجه

علاوه بر گفته ی ابوهلال، لغویان و مفسران معتقدند؛ زوج در مورد زن و مرد هر دو بکار می رود، ولی بعل فقط بر جنس برتر در هر صنفی از موجودات اعم از انسان و غیر انسان دلالت می کند.

## ۳.۴. دستهی سوم

دسته ی سوم فقراتی هستند که هیچیک از لغویان و مفسّران در تفاوت و هم معنا بودن لغات مورد نظر بحثی نکرده اند که این فقرات، معدودند و بیشتر درباره ی ترکیبات لغات و جملات است نه یک لغت. و وجه تفاوت ابوهلال نیز جنبه ی نحوی و یا فقهی دارد و نه لغوی، لذا در کتب لغت مورد نظر در این مورد بحثی یافت نشد. ۱۰ مورد در این دسته قرار گرفته اند. به عنوان مثال به شماره ۳۳۵ در فرق بین اهل و آل اشاره می کنیم:

## ۱.۳.۴. شمارهی ۳۳۵- فرق بین اهل و آل

اهل از دو جهت نسب و اختصاص است و آل مختص مرد به دو جهت قرابت و یاور بودن. چنانکه آل رجل مقصود اهل و اصحابش میباشد. و برخی گفته اند: آل عمودهای خیمه است و آل مرد نیز شبیه به آن است چرا که مورد اعتماد هستند.

#### بسامد قرآني

کلمه ی اهل و آل با مشتقات، ۱۵۳ بار در قرآن مجید بکار رفته اند.

## نظر لغويان

اهل: و زوج و تأهل: تزوج (فراهیدی، پیشین، ج۴، ص۸۹). «اهل الرجل» در اصل کسانیاند که با او در یک خانه زندگی میکنند، (فراهیدی، پیشین، ج۴، ص۸۹؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۹۶؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص۱۳۵) و

هم چنین به معنای مکان، (فیومی، پیشین، ج۲، ص۲۸) خانواده و نزدیکان شخص است، (فیروزآبادی، پیشین، ج۳، ص۳۵؛ زبیدی، پیشین، ج۱، ص۳۵؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص۱۳۵ و دارای معنای تعلق و اختصاص است لذا به طور مجاز به کسانی که یک نسبت آنها را جمع میکند از جمله، همسر و فرزندان و...اهل بیت میگویند (قرشی، پیشین، ج۱، ص۱۳۵).

آل: به ستونهای خیمه، آل خیمه می گویند (فراهیدی، پیشین، ج۸، ص ۳۵۹؛ زبیدی مرتضی، پیشین، ج۱۰، ص ۳۴) و گفته شده مقلوب لفظی أهل و تصغیرش اُهیل است (راغب اصفهانی، پیشین، ص۹۸؛ مصطفوی، پیشین، ج۱، ص ۱۷۶؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۱، ص ۳۷). فرق میان آن دو در این است که واژه ی آل مخصوص اعلام است و هم چنین این کلمه به شریف تر و با فضیلت ترها اضافه می شود مانند: «آل الله – و – آل النّبی و آل السّلطان»، امّا واژه – أهل، اضافه شدنش کلّی و عمومی است مانند: «اهل الله – و – اهل الخیاط»، چنان که می گویند: اهل آن زمان و اهل آن مکان (راغب اصفهانی، پیشین، ص ۹۸؛ زبیدی، پیشین، ج ۱۴، ص ۳۲). و اطراف کوه و ناحیههای آن را آل می گویند (زبیدی، پیشین، ج ۱۴، ص ۳۲).

گویند: واژهی – آل – در اصل اسمی است که تصغیرش – اویل است – و درباره ی چیزی و کسی که مخصوص انسان است و به او تعلّق دارد اطلاق می شود یا تعلّق ذاتی یا به قرابت و خویشاوندی نزدیک یا به دوست (فراهیدی، پیشین، ج۸، ص۳۵۹؛ ابن فارس، پیشین، ج۱، صص ۱۵۹–۱۶۱؛ راغب اصفهانی، پیشین، ص۸۹؛ مصطفوی، پیشین، ج۱، ص ۱۷۲۷؛ قرشی، پیشین، ج۱، ص ۱۴۳).

#### نظر مفسران

اهل: زن و یا نزدیک ترین فرد به مرد، تأهل: به معنای زن گرفتن. اهل بیت ساکنان خانه را گویند و کلمه «اهلًا و مرحباً» یعنی اختصاص تحیت و سلام به شخص (طبرسی، پیشین، ج۲، ص۵۱۷).

آل مرد: قوم و خویش و کسانی اند که به سبب خویشاوندی و قرابت بدو نسبت پیداکرده و بیک اصل باز می گردند

و اصل آن «اول» به معنای بازگشت و رجوع میباشد (طبرسی، پیشین، ج۱، ص۲۲۵). برخی گفتهاند: آل، هر کس اهل بیت او است، که خود او را هم شامل میشود، پس آل موسی و آل هارون عبارت است از خود موسی و هارون و اهل بیت آن دو (طباطبایی، پیشین، ج۲، ص۲۹۱).

برخی نیز معتقدند: اصل آل از ریشه اهل، و مصغر آن اهیل است (زمخشری، پیشین، ج۱، ص۱۳۷؛ طبرسی، پیشین، ج۱، ص۱۳۷) ج۱، ص۲۲۸) و استعمال آن مخصوص مقام و شأن پادشاهان و نظیر آن میباشد (زمخشری، پیشین، ج۱، ص۱۳۷) ولی برخی دیگر کلمه ی آل را مستقل دانسته و فرقش را با کلمه «اهل» در این میدانند که «اهل» اعم است زیرا اهل شهر گفته نمی شود (طبرسی، پیشین، ۱۳۷۲ش، ج۱، ص۲۲۸).

#### نتيجه

لغویان و مفسران در تفاوت این دو کلمه به نظر ابوهلال اشارهای نکرده و معتقدند فرق آن دو در این است که واژه ی آل، مخصوص اعلام است و هم چنین این کلمه به شریف تر و با فضیلت ترها اضافه می شود؛ مانند: «آل الله – و – آل النّبی و آل السّلطان»، امّا واژه ی اهل، اضافه شدنش کلّی و عمومی است مانند: «اهل الله – و – اهل الخیاط»، چنان که می گویند: اهل آن زمان و اهل آن مکان؛ و لذا اهل را اعم از آل می دانند.

## ۴.۴. دستهی چهارم

بخش اول فقراتی هستند که در آن نظرات ابوهلال مطابق با هیچیک از لغویان و مفسّران مورد نظر نیست هر چند در تضادّ با نظر اکثریت نیست که ۱۵ مورد از نظرات ایشان در این قسمت قرار دارند که برای مثال به شماره ی ۳۳۴ در فرق بین اهلاک و اعدام و فقره شماره ۳۵۰ در فرق بین کلمات ایلام و عذاب اشاره میکنیم.

## ۱.۴.۴. شمارهی ۳۳۴- فرق بین اهلاک و اعدام

اهلاک اعم از اعدام و به معنای رفتن توان جسمی و حواس انسان است و اعدام نقیض ایجاد و اخص است. پس هر اعدامی، اهلاک است ولی هر اهلاکی، اعدام نیست.

#### بسامد قرآني

کلمه ی هلک با مشتقات، ۶۸ بار در قرآن مجید بکار رفته؛ و کلمه ی عدم بسامد قرآنی ندارد.

#### نظرلغويان

اهلاک: شکستن و سقوط (ابن فارس، پیشین، ج۶، ص۶۶؛ مصطفوی، پیشین، ج۱۱، ص۲۷۱). هلاک چند وجه دارد: ۱- چیزی نزد تو نیست و نزد دیگری هست مثل: ﴿هَلَک عَنِی سُلْطانِیهُ ﴾ (الحاقهٔ ۲۹)؛ ۲- چیزی که با فساد از بین رود، مانند: ﴿وَ یهْلِک الْحَرْثَ وَ النِّسُلَ ﴾ (البقره، ۲۰۵)؛ ۳- به معنی مرگ و مردن (راغب اصفهانی، پیشین، ص۱۹۴؛ ابن منظور، پیشین، ج۱۰، ص۳۰۵). أصل آن مقابل حیات و أعمّ از مرگ و نابودی است، (مصطفوی، پیشین، ج۱۱، ص۲۷۱) و نابودی به معنای زایل شدن آن چیزهایی که اشیاء توسط آن قائم و دایرند و آن قبل از انعدام است (همان و قرشی، پیشین، ج۲، ص۱۵۹). اعدام: از ریشه عدم به معنای کمبود و نبودن شیء (فراهیدی، پیشین، ج۲، ص۱۵۹؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۶۹؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۶۹؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۲۹؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۲۹؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۲۹؛

#### نظر مفسران

هلک: هلاک در اصل به معنی ضایع شدن و تباه گشتن و ضرر است (طباطبایی، پیشین، ج۱۷، ص۱۳۸؛ طبرسی، پیشین، ج۲، پیشین، ج۲، پیشین، ج۲، ص۶۹۴؛ طباطبایی، پیشین، ج۲، ص۶۹). تهلکه به معنای هلاکت است (زمخشری، پیشین، ج۱، ص۲۳۷؛ طباطبایی، پیشین، ص۶۹). و هر گاه هلک در مورد موجودات دارای روح بکار رود به معنای نابودی و گمشدن میباشد(اندلسی، پیشین، ج۲، ص۲۳۱).

#### نتيجا

اهلاک برای جان داران و علی الخصوص انسان بکار می رود در حالی که اعدام می تواند بر اشیاء بی جان مثل مال دلالت کند. در این صورت بر خلاف نظر ابوهلال رابطه این دو عموم و خصوص من وجه می باشد.

## ۲.۴.۴. شمارهی ۳۵۰- فرق بین ایلام و عذاب

فرق ایلام و عذاب در این است که ایلام به جزءی از درد در زمان واحد دلالت میکند، ولی عذاب دردی است که استمرار داشته باشد در زمان بیشتر و از جمله عذاب: استمرار در خلق.

#### بسامد قرآني

کلمه ی الم با مشتقات، ۷۵ بار و کلمه ی عذب، ۳۷۳ بار در قرآن مجید بکار رفته اند.

#### نظر لغوبان

الم: درد شدید بیماری دردآور، و مؤلم: بیمار؛ و اسم فاعلش آلِم است (فراهیدی، پیشین، ج۸، ص۳۹۷؛ جوهری، پیشین، ج۵، ص۳۹٪؛ ابن فارس، پیشین، ج۱، ص۴۱٪؛ ابن منظور، پیشین، ج۱، ص۴۶٪؛ ابن فارس، پیشین، ج۱، ص۴۶٪؛ ابن منظور، پیشین، ج۱، ص۴۶٪؛ و عذاب الیم آن بیماری است که درد آن به ض۲۸؛ مصطفوی، پیشین، ج۱، ص۲۷؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۴، ص۷٪ زبیدی، پیشین، ج۱، ص۲۵). و الیم صفت مشبهه است مثل شریف و دالّ بر دوام و ثبوت است خاصّه که عذاب اخروی با آن توصیف شده است، پس عذاب الیم یعنی عذاب دردناک دائم ﴿فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَما تَأْلَمُونَ ﴾ (النساء، ۱۰۴) آنها رنج می برند، درد زخم می کشند چنانکه شما رنج می برید و درد می کشید (قرشی، پیشین، ج۱، ص۹۶).

عذاب: عقوبت، شکنجه (جوهری، پیشین، ج۱، ص۱۷۸؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۱۹۸؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۹۸؛ زبیدی، پیشین، ص۵۵۵؛ چ۲، ص۱۲۱؛ مصطفوی، پیشین، ج۸، ص۶۸) و گرسنگی سخت و شدید است (راغب اصفهانی، پیشین، ص۵۵۵؛ فیروزآبادی، پیشین، ج۱، ص۱۳۵؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۱۲۰؛ مصطفوی، پیشین، ج۸، ص۶۸) پس- تعذیب در اصل وادار نمودن انسانی است به اینکه گرسنگی بکشد و بیدار باشد؛ و گفته شده اصل - تعذیب - زیاد زدن با سر تازیانه است (راغب اصفهانی، پیشین، ص۵۵۵؛ فیومی، پیشین، ج۲، ص۸۳۱؛ زبیدی، پیشین، ج۲، ص۲۱۱؛ مصطفوی، پیشین، ج۸، ص۶۸) برخی معتقدند؛ اصل آن به معنی منع است و عذاب را از آن جهت عذاب گویند که از راحتی و

آسایش منع میکند و آن را از بین میبرد؛ برخی آن را استمرار الم، و زمخشری سنگینی درد میداند (قرشی، پیشین، ج۴، ص۹۰۹).

#### نظر مفسران

«أليم»: يعنى دردناك (طبرسي، پيشين، ج١، ص١٣٢).

أعذب عن الشيء، به معناى منع و خوددارى كردن از آن است؛ و آب را عذب مى گويند چرا كه تشنگى را از بين مى برد؛ و هم چنين هر درد سنگين را عذاب مى گويند (زمخشرى، پيشين، ج١، ص٥٣) و عذاب: استمرار الم، و فرق اليم با عذاب در اين است كه الم در زمان واحد و زمانى كه به درد آورد، ولى عذاب دردى (الم) است كه استمرار داشته باشد (همان، ج١، ص۴۴).

#### نتيجه

باید گفت ابو هلال معتقد است که ایلام به جزیی از درد در زمان واحد دلالت می کند، ولی عذاب دردی است که استمرار داشته باشد در حالیکه لغویان معتقدند الیم صفت مشبهه است و دالّ بر دوام و ثبوت است، پس عذاب الیم یعنی عذاب دردناک دائم. هم چنین ابوهلال در تفاوت این دو کلمه فقط به زمان آنها (کوتاه و بلند بودن درد) اشاره کرده در حالی که لغویان و مفسران تفاوت این دو کلمه را در شدت درد نیز می دانند. از جمله عذاب درد، و الم را شدت درد می دانند. در ضمن باید گفت الیم می تواند صفت عذاب باشد؛ یعنی عذاب می تواند با الیم یا غیر آن بیاید پس اعم از الیم است.

## ۵. نتایج و دستاوردها

بر اساس پژوهش مذکور مشخص می شود که ترادف دو گونه است یکی ترادف تام و دیگری ترادف ناقص؛ در مورد ترادف تام باید گفت هیچ دو کلمهای را نمی توان یافت که از لحاظ مفهوم و مصداق کاملا با هم منطبق باشند. ولی هیچیک از مفسران و دانشمندان علم لغت وجود ترادف ناقص را در لغت عربی و قرآن کریم انکار نکرده اند؛ حتی ابوهلال عسکری نیز قایل به وجود ترادف ناقص می باشد چرا که فرق و جدایی در سایه ی شباهت و تقریب مفهوم پیدا می کند

و قیاس کلماتی که با هم ارتباط معنایی ندارند عقلاً ناشایست است. به عنوان مثال ابوهلال در کتاب خود به فرق بین عذاب و آل یا زوج و ارسال نپرداخته است چون هیچ ارتباطی با هم ندارند. با این توضیحات می توان به این مطلب پی برد که ابوهلال کلمات مرتبط به هم را گردآوری کرده و به بیان وجوه تمایز آنها پرداخته است.

در پایان گفتنی است که این نکات نمی تواند مؤید نظرات ابوهلال عسکری در کتاب «فروق اللغویة» باشد و خود ابوهلال نیز در بسیاری از موارد که به آنها اشاره شد از راه صلاح به در شده است؛ به گونه ای که این پژوهش شامل چندین فقره می باشد که لغویان و مفسران در مواردی با ایشان مخالف، در مواردی نظرات یکسان، در چندین مورد نظرات ابوهلال ناقص و در سایر موارد ابوهلال به لغاتی اشاره کرده است که لغویان و مفسرین برای آنها تفاوتی قایل نیستند؛ البته باید توجه داشت تمام این اختلاف نظرات به جهت دوری از بیان ترجمان حقیقی وحی امری طبیعی است.

## منابع

- ۱. قرآن کریم
- ٢. آلوسى، سيد محمود، روح المعانى في تفسير القرآن العظيم، بيروت: دارالكتب العلمية، چاپ اول، ١۴١٥ ق.
  - ٣. ابن فارس، احمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، قم: مكتب الاعلام الاسلامي، چاپ اول، بي تا.
    - ۴. ابن منظور، محمد بن مكرم، *لسان العرب*، بيروت: دار صادر، چاپ سوم، بي تا.
    - ۵. اصفهاني راغب، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، بيروت: دارالقلم، چاپ اول، بي تا.
      - اندلسي، ابوحيان محمد بن يوسف، البحرالمحيط في التفسير، بيروت: دارالفكر، ١٤٢٠ق.
      - ۷. جوهري، اسماعيل بن حماد، *الصحاح اللغة*، بيروت: دارالعلم للملايين، چاپ اول، بيتا.
  - ۸. زبیدی مرتضی، محمد بن محمد، تاج العروس من جواهر القاموس، بیروت: دارالفکر، چاپ اول، بیتا.
    - ٩. زمخشري، محمود، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، بيروت: دارالكتاب العربي، ١٤٥٧ق.
- ۱۰. صالح پور مرضیه ، *بررسی نمادهای ترادف و تحلیل آنها در تفسیر مجمع البیان* ، پژوهش نامه قرآن و حدیث- شماره

- هفتم، تابستان و پاییز، ۱۳۸۹ش
- ۱۱. طباطبایی، سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعه ی مدرسین حوزه ی علمه ی قم: ۱۴۱۷ق.
  - ١٢. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، تهران: انتشارات ناصر خسرو، ١٣٧٢ش.
    - ١٣. عسكري، حسن بن عبدالله، الفروق في اللغة، بيروت: دارالافاق الجديدة، حاب اول. بي تا.
      - ۱۴. فراهیدی، خلیل بن احمد، کتاب العین، بی تا، قم: نشر هجرت، چاپ دوم. بی تا.
    - ١٥. فيروزآبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، بيروت: دارالكتب العلمية، چاپ اول، بي تا.
- ١٤. فيومى، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعى، قم: موسسه دارالهجرة، چاپ دوم، بي تا.
  - ۱۷. قرشی، علی اکبر، قاموس قرآن، تهران: دارالکتب الاسلامیه، چاپ ششم، ۱۳۷۱ ش.
- ۱۸. مصطفوی، حسن، *التحقیق فی کلمات القرآن الکریم*، بیروت-قاهره-لندن: دارالکتب العلمیة- مرکز نشر آثار علامه مصطفوی، چاپ سوم، بی تا.
- ۱۹. مؤدب سيدرضا، *اعجاز القرآن در نظر اهلبيت عصمت البياثي و بيست نفر از علماى بزرگ اسلام*، قم: احسن الحديث، ۱۳۷۹ش.
  - ۰۲. مرکز فرهنگ و معارف قرآن، *دائرة المعارف قرآن کریم*، قم: بوستان کتاب، ۱۳۸۶ش.
  - ۲۱. نقى پورفر ولى الله، پژوهشى پيرامون تدبردر قرآن، تهران: اسوه، چاپ چهارم، ۱۳۸۱ش.

# بازتاب فرآیند مجعولهنگاری در اهل تسنّن بر اساس موسوعة الأحادیث و الآثار الضعیفة و الموضوعة

چکیده: اهل تسنن به جهت اجرای قانون منع تدوین حدیث توسط خلفا بعد از پیامبر علی بیشتر از شیعه پیرامون احادیث موضوعه دست به قلم بردهاند؛ جدای از اینکه شمار فراوان احادیث جعلی در اهل تسنن منجر به این تلاش علمی شده است، اما می توان تحلیل هایی را از این حرکت علمی در نزد آنان دریافت. تلاش ها پیرامون بازشناسی احادیث موضوعه در اهل تسنن به جایی رسید که مجموعهای به نام «موسوعة الاحادیث و الآثار الضعیفة و الموضوعة» به زیور طبع در آمد.

در این مقاله، گزارشی تحلیلی از این نگاشته ها ارائه شده است و ضمن بررسی اجمالی این آثار، به ارائه ی آمارهایی از شمارگان نشر در قرون مختلف به همراه کیفیت هر اثر پرداخته شده است. پی بردن به بیشترین کسان و شهرهایی که پیرامون احادیث موضوعه کار کرده اند پژوهشگر را در جهت تحلیل های موضوعه نگاری کمک میکند؛ به هر حال به نظر می رسد تحلیل تطبیقی سیر نگارش «الموضوعات» در اهل تسنن نیز هنوز جای کار جدی دارد.

كليد واژه ها: حديث موضوع، وضع حديث، احاديث مجعوله، وضع نامه هاى حديث، اهل تسنن، شيعه.

## دكتر احسان پوراسماعيل

دکتری علوم قرآن و حدیث مدرس مدعو مؤسسه آموزش عالی آرمان رضوی مشهد dr.ehsanpouresmaeil@gmail.com

پیشینهی مقاله

دریافت: ۱۳۹۵/۴/۹ پذیرش: ۱۳۹۵/۷/۲۳

دانش نامه ي علوم قرآن وحديث



#### ۱. مقدمه

چهار معنی برای وضع در مفهوم لغوی آن در منابع به چشم میخورد، که عبارتند از:

الف) الحطّ به معنى: يايين آوردن (ابن فارس، ١٤٠۴ ق، ج ٤، ص ١١٧).

ب) الاسقاط به معنی: انداختن (زبیدی، ۱۳۰۶ ق، ج ۵، ص ۵۴۴ و طریحی، بیتا، ج ۴، ص ۴۰۶).

ج) الاختلاق به معنى: تراشيدن و جعل كردن (همان).

د) الالصاق به معنی: چسباندن (عسقلانی، ۱۴۰۸ ق، ج ۲، ص ۸۳۸ و سخاوی، ۱۴۱۴ ق، ج ۱، ص ۲۳۴)

با توجه به معنای به کار رفته در آیات قرآن (نک: آل عمران، ۳۶، الاعراف، ۱۵۷، محمّد ﷺ، ۴، الانشراح، ۲) و با در نظر گرفتن نظر بیشتر کتابهای لغت (مانند: ابن منظور، ۱۴۰۴ ق، ج ۸، ص ۳۹۶، زبیدی، ۱۳۰۶ ق، ج ۵، ص ۵۴۳ فیروز آبادی، بیتا، ج ۳، ص ۱۳۴) ملاحظه می شود که معنای اوّل طرفداران بیشتری دارد؛ بر همین اساس وضع را در لغت به معنای فرو نهادن و پایین آوردن ترجمه می کنیم.

امّا حدیث موضوع در اصطلاح دانشوران، حدیثی است که در آن قول، فعل و تقریری به معصوم نسبت داده شود. قید معصوم در تعریف اهل بیت پیس امریکی و در تعریف شیعه اهل بیت پیس امریکی و در تعریف شیعه اهل بیت بیس امریکی و در تعریف شیعه اهل بیت بیس امریکی و در تعریف شیعه اهل بیت بیس در بر می گیرد.

۱. نک: در شیعه: شهید ثانی، ۱۴۱۳ ق، ص ۱۵۲، میرداماد، ۱۳۱۱ ق، ص ۱۹۳؛ مامقانی، ۱۴۱۱ ق، ج ۱، ص ۱۹۹۹؛ صدر، بی تا، ص ۱۴۱۳ ق، س ۱۴۱۲ ق، ص ۱۹۰۶ در شیعه: شهید ثانی، ۱۴۱۳ ق، ص ۱۴۱۸ ق، ص ۱۲۸۸ ق، ص ۱۹۸۸ ق.

پیرامون آغاز جعل حدیث نظرات مختلفی در میان دانشمندان شیعه و اهلتسنن به چشم میخورد، اما در تحلیل امیرمؤمنان ﷺ پیدایش احادیث موضوعه را باید در زمان حیات رسول خدا ﷺ بدانیم.

از امام على الله منقول است كه فرمود: «وَ قَدْ كَذِبَ عَلَى رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه و آله عَلَى عَهْدِهِ حَتَّى قَامَ [فِيهِمْ] خَطِيباً فَقَالَ أَيهَا النَّاسُ قَدْ كَثُرَتْ عَلَى الْكَذَّابَةُ فَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّداً فَلْيتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ ثُمَّ كَذِبَ عَلَيهِ مِنْ بَعْدِه» خَطِيباً فَقَالَ أَيهَا النَّاسُ قَدْ كَثُرَتْ عَلَى الْكَذَّابَةُ فَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّداً فَلْيتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ ثُمَّ كَذِبَ عَلَيهِ مِنْ بَعْدِه» (سليمبنقيس، ١٤٠٥ ق، ج ٢، ص ٤٢١) يعنى: در زمان حيات پيامبر چندان به آن حضرت دروغ بستند كه خطبهاى ايراد كرد و فرمود: اى مردم! كسانى كه بر من دروغ مى بندند، زياد شدهاند؛ هر كس به عمد بر من دروغ بندد، جايش در آتش است؛ با اين حال بعد از پيامبر باز بر او دروغ بستند.

این رویکرد در آغازین روزها بعد از شهادت پیامبر ای ادامه پیدا کرد و دستگاه حاکم برای تثبیت جایگاه خود از آن استفاده کرد.

یکی از مسائل مطرحشده در آن روزگار، ارث نگذاشتن پیامبر ﷺ است که با نسبتی دروغ به نبی مکرم ﷺ اولین حدیث جعلی بعد از ایشان از جانب خلیفه ی اول صادر شد.

نسائى و بيهقى از حديث جعلى خليفه كه هيچكس غيراز او آن را نقل نكرده بود اين گونه گزارش مى دهند: «أَنَّ فَاطِمَه بِنْتَ رَسُولِ الله عَمَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْهِ بِالْمَدِينَه وَفَدَك وَمَا بَقِيَ مِنْ بِنْتَ رَسُولِ الله عَمَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْهِ بِالْمَدِينَه وَفَدَك وَمَا بَقِيَ مِنْ خُمُسِ خَيْبَرَ فَقَالَ أَبُو بَكرٍ إِنَّ رَسُولَ الله عَيْنُهُ قَالَ لَا نُورَثُ مَا تَرَكنَا صَدَقَه إِنَّمَا يَأْكُلُ آلُ محمّد مِنْ هَذَا الْمَالِ وَإِنَّى وَاللهِ لَا أُغَيِّرُ خُمُسِ خَيْبَرَ فَقَالَ أَبُو بَكرٍ إِنَّ رَسُولَ الله عَيْنُهُ قَالَ لَا نُورَثُ مَا تَرَكنَا صَدَقَه إِنَّمَا يَأْكُلُ آلُ محمّد مِنْ هَذَا الْمَالِ وَإِنِّى وَاللهِ لَا أُغَيِّرُ ضَدَقَه رَسُولِ الله عَيْنُهُ عَنْ حالها الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهَا فِي عَهْدِ رَسُولِ الله عَيْنُهُ (النسائى، ١٣٠٤ ق، ج ٧، ص ١٣٠٠).

به هر حال جعل حدیث و راه یابی آن به متون حدیثی، مورد اتّفاق دانشمندان اسلامی است اما آنچه مسلم است به دلیل تقسیم مسلمانان به شیعه و اهل تسنن این پدیده را باید در هر مکتب جداگانه بررسی کرد.

در شیعه به دلیل حضور امام معصوم در جامعه و تذکرات صریح ایشان، علی رغم تمامی ناملایمات، امکان جعل حدیث

فراهم نمی شود، اما در اهل تسنن برخی عوامل مانند: قانون منع نگارش و تدوین رسمی حدیث، نقل به معنا، گسترش فتوحات و استفاده از فرهنگهای بیگانه و ...سبب گسترش این پدیده در جامعه ی اسلامی شد؛ بر همین اساس و در سالیان بعد از حیات اسلام، علم رجال و درایه با هدف رویارویی با دروغ پردازان در حدیث شکل گرفت.

پالایش این احادیث منجر به دو سبک از نگاشته در میان عالمان مسلمان شد؛ در میان دانشوارن شیعی برخی چون علامه ی امینی در مجموعه ی الغدیر به معرفی چهل نفر از این دروغ پردازان در مکتب خلفا پرداخت وی تعداد ۴۰۸۶۸۴ حدیث جعلی را بر می شمرد (نک: امینی، ۱۳۷۸ ق، ج ۵، ص ۳۵۵) و گروهی هم به تک نگاشته هایی در این زمینه می پردازند که مهم ترین آنها به شرح زیر است:

الاخبار الدّخیلة: نگاشته ی محمّد تقی تستری در چهار جلد که در آن از میزان تاریخ بسیار بهره جسته است که نقد و بررسی هایی درباره ی آن ارائه شده است .

یک صد و پنجاه صحابی ساختگی: نگاشته ی علامه عسکری که مؤلف در آن به معرفی افرادی که هرگز وجود خارجی نداشته و از آنان حدیث نقل شده ، می پردازد .

الآثار المرفوعة فى الاخبار الموضوعة: نگاشتهى هاشم معروف الحسنى، كه پيرامون تاريخچهى وضع، عوامل جعل و نمونه هايى از اخبار ساختگى بحث كرده كه اين نويسندهى معاصر، با واكنش هاى موافق و مخالفى در ميان دانشوران شيعه روبرو شد.

درسنامهی وضع حدیث: نگاشتهی ناصر رفیعی محمّدی که نویسنده در آن ضمن بررسی عوامل گسترش وضع حدیث به نمونه هایی از این نوع احادیث پرداخته است.

در سه اثر نخست، شاهد پژوهشی تطبیقی و ارائهی نمونههایی هستیم و در مورد آخر اثری تئوریک در مقولهی جعل را با شواهدی میتوان یافت.

امّا در میان اهل تسنن، شاهد تعدد پردازش به موضوع احادیث جعلی هستیم؛ عامل منع نگارش و تدوین رسمی حدیث تا سال ۱۰۰ هجری آن چنان که اشاره شد تأثیر مستقیم به پدیده ی وضع داشت که پیروی از آن سبب گشوده شدن به یک باره ی دروازه ی نقل حدیث در میان مسلمانان شد. برخی تا سرحد توان به انگیزه های مختلف مثلاً خیرخواهانه نظیر کرامیّه، یا با هدف بهره جستن از متاع دنیا نظیر آنچه پیرامون برخی اجناس و کالاها آمده است، یا گروهی که با داستان سرایی مردم را به سمت خود می کشیدند یا آنان که با انگیزه ی تقرّب به خلفا در مدح آنان حدیث جعل می کردند و ... سبب بروز احادیث جعلی شدند.

شمار نگاشته ها پیرامون احادیث جعلی در اهل تسنن به مقداری است که مکتبة المعارف کشور عربستان به نشر موسوعه ای در این زمینه اهتمام ورزیده است؛ در این مقاله گزارشی از این مجموعه ی ۱۵ جلدی را مطالعه خواهید کرد.

# ۲. معرفی اثر و روش کار نویسندگان آن

نویسندگان کتاب «موسوعة الاحادیث و الآثار الضعیفة و الموضوعة» نوشتههای این عرصه را از آغاز، تا زمان نگارش کتاب (سال ۱۴۱۹ ق/۱۹۹۹ م) ۷۸ اثر منتشر شده معرفی کردهاند، که با خود این اثر ۲۹ عنوان کتاب میشود.

مشخصات کتابشناختی این اثر پانزده جلدی عبارت است از:

اعداد: على حسن على الحلبي و ابراهيم طه القيسي و حمد محمدمراد، رياض: مكتب المعارف للنشر و التوزيع، (١۴١٩ ق / ١٩٩٩ م.)

نویسندگان این مجموعه درسه موضوع، کتابشناسی خود را ترتیب دادهاند: ابتدا به جمع آوری کتابها و نویسندگان احادیث ضعیف و نگاشتههای انتقادی پرداخته اند؛ آنگاه به تدوین کتابهای علل، ضعیف، تخریجها، تواریخ، و شروحات حدیثی پرداخته اند و در گام سوّم کتابهای فقهی و تفسیرها و سایر علوم را به آن اضافه کرده اند.

سیس با ارائهی دو فهرست به اصل بحث پرداختهاند:

- و فهرستی اجمالی براساس حروف الفبا،
- فهرستی تفصیلی براساس ترتیب درگذشت مصنفین کتابها.

که این اطلاعات از مقدمههای محققین در آغاز هر کتاب استخراج شده است. در این کتاب ۳۱۵۷۷ حدیث ضعیف و جعلی فهرست شده است که این تعداد را نویسندگان در فهرست سه جلدی کتاب در ۶۱ موضوع دسته بندی کرده اند.

## ۳. بررسی و نقد گزارش عملکرد نویسندگان

#### ۱.۳. گزینش نادرست

با بررسی فهرست تفصیلی به موارد ذیل بر میخوریم:

نگارندان موسوعه، ابتدا دو اثر را معرفی میکنند:

«نسخهی نبیط بن شریط الاشجعی فی الاحادیث الموضوعة» از نبیط بن شریط بن انس الاشجعی، صحابی و کتاب «الاربعون الودعانیة الموضوعة» نوشتهی «ابو نصر محمد بن علی بن عبید الله الموصلی، ۴۰۲ – ۴۹۴ ق» که به نظر میرسد، نباید این دو اثر را در جرگهی ۷۸ مورد برشمرد.

نویسندگان این دو اثر، احادیث جعلی و ضعیف را جمعآوری نکردهاند، بلکه خود، متهم به جعل و وضع شدهاند و تعبیر «الموضوعة» در انتهای نام این دو کتاب از نویسندگان نیست.

در این زمینه باید توجّه داشت که حدیث ضعیف اعم از موضوع است چه اینکه نشر حدیث جعلی حرمت دارد؛ امّا حدیث ضعیف متنی است که دانشمندان نتوانستند احراز آن را از معصوم ثابت کنند؛ بر همین اساس نمی توانیم این احادیث را از متون دینی حذف کنیم.

# ۲.۳. مؤلفان دارای یک اثر به ترتیب تاریخ حیات

برخی از دانشوران اهل تسنن تنها یک کتاب پیرامون احادیث موضوعه نگاشتهاند که به نام و اثر آنها در زیر اشاره می شود:

- ١. ابو عبد الله حسين بن ابراهيم بن حسين بن جعفر الجورقاني (ح ۴۷۰ ۵۴۳ ق): الاباطيل و المناكير و المشاهير
  - ٢. عبد الله بن يحيى بن ابي بكر الغساني الجزايري (م ٤٨٢ ق): تخريج الاحاديث الضعاف من سنن الدار القطني
    - ٣. تقى الدين احمد بن شهاب الدين ابن تيميه (۶۶۱ ۷۲۸ ق): احاديث القصاص
    - ۴. محمد بن احمد بن عبد الهادي ابن قدامة (۷۰۴ ۷۴۴ ق): رسالة لطيفة في احاديث متفرقة ضعيفة
- ۵. عمر بن على بن عمر ابو حفص القزويني (۶۸۳ ۷۵۰ ق): الموضوعات في المصابيح للبغوى و اجوبة الحافظ ابن حجر العسقلاني عليها
  - ٤. ابن القيم الجوزية (٤٩١ ٧٥١ ق): المنار المنيف في الصحيح و الضعيف، محمّد بن ابو بكر الزرعي
  - ٧. عبد الوهاب بن على تاج الدين السبكي (٧٢٨ ٧٧١ ق): الاحاديث التي لا اصل لها في كتاب الاحياء
- ٨. محمّد بن بهادر بن عبد الله الزركشي (٧۴۵ ٧٩۴ ق): التذكرة في الأحاديث المشتهرة أو اللئالي المنثورة في
   الاحاديث المشهورة
  - ٩. محمّد بن يعقوب بن محمّد الفيروزآبادي (٧٢٩ ٨١٧ ق): خاتمة سفر السعادة
  - ١٠. احمد بن على ابن حجر العسقلاني (٧٧٣ ٨٥٢ ق): تبيين العجب بما ورد في شهر رجب
- ١١. محمّد بن عبد الرحمن السخاوى (٨٣١ ٩٠٢ ق): المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على
   الألسنة
  - ١٢. نور الدين ابو الحسن السمهودي (٩٢١ ٩١١ ق): الغماز على اللماز في الاحاديث المشتهرة
- ۱۳. عبد الرحمن بن على بن محمّد ابن الديبع (۸۶۶ ۹۴۴ ق): تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث
  - ١٤. ابو عبد الله محمّد بن على بن محمّد ابن طولون الدمشقى (٨٨٠ ٩٥٣ ق): الشذرة في الاحاديث المشتهرة

- ۱۵. سعد الدين على بن محمّد بن على بن عبد الرحمن بن عراق (۹۰۷ ۹۶۳ ق): تنزيه الشريعة المرفوعة عن الاخبار الشنيعة الموضوعة
  - ١٤. محمدطاهر بن على الصديقي الهندي (٩١۴ ٩٨٥ ق): تذكرة الموضوعات
  - ١٧. مرعى بن يوسف بن ابي بكر الكرمي المَقدسي (م ١٠٣٣ ق): الفوائد الموضوعة في الاحاديث الموضوعة
  - ١٨. محمّد بن بدرالدين محمّد العامري القرشي (٩٧٧ ١٠٤١ ق): اتقان ما يحسن من الاخبار الدائرة على الالسن
- ۱۹. محمّد بن عبد الباقى بن يوسف بن احمد الزرقاني (۱۰۵۵ ۱۱۲۲ ق): مختصر المقاصد الحسنة في بيان كثير من الاحاديث المشتهرة على الألسنة
  - ٢٠. احمد بن عبد الكريم بن سعودي العامري (م ١١٤٣ ق): الجد الحثيث في بيان ما ليس بحديث
- ۲۱. اسماعيل بن محمّد بن عبد الهادى الجراحى (۱۰۸۷ ۱۱۶۲ ق): كشف الخفاء و مزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس
- ٢٢. محمّد بن حسن ابن همّات الدمشقى (١٠٩١ ١١٧٥ ق): التنكيت و الافادة في تخريج احاديث خاتمة سفر السعادة
- ٢٣. محمّد بن محمّد الحسيني الطرابلسي السندروسي (م ١١٧٧ ق): الكشف الالهي عن شديد الضعيف و الموضوع و الواهي
  - ٢٢. محمّد بن احمد بن جار الله الصعدى (١١٨١ ق): النوافح العطرة في الاحاديث المشتهرة.
  - ٢٥. محمّد بن محمّد بن احمد السنباوي (١١٥٣ ١٢٣٢ ق): النخبة البهية في الاحاديث المكذوبة على خير البرية
- 78. محمّد امين بن على بن محمّد سعيد السويدى العراقي (١٢٠٥ ١٢۴۶ ق): الموضوعات في الاحياء أو الاعتبار في حمل الاسفار
  - ٢٧. محمّد بن على بن محمّد الشوكاني (١١٧٣ ١٢٥٠ ق): الفوائد المجموعة في الاحاديث الموضوعة
- ٢٨. محمّد عبد الحي بن محمّد عبد الحليم الانصاري اللكنوي (١٢٤۴ ١٣٠٤ ق): الآثار المرفوعة في الاخبار الموضوعة
- ۲۹. شمس الدين محمّد بن خليل الطرابلسي القاوقچي (۱۲۲۳ ۱۳۰۵ ق): اللولؤ المرصوع فيما لا اصل له او باصله موضوع

- •٣. محمّد بن البشير بن محمّد حسن ظافر المدنى (م بعد از ١٣٢٩ ق): تحذير المسلمين من الاحاديث الموضوعة على سيد المرسلين
- ۳۱. ابو الفیض احمد بن محمّد بن الصدیق الغماری (- ۱۳۸۰ ق): المغیر علی الاحادیث الموضوعة فی الجامع الصغیر از این تاریخ به بعد مؤلفان موسوعه، صاحبان آثار را معاصر عصر خود به شمار می آورند؛ بنابراین آنان را زیسته در قرن پانزدهم قلمداد می کنیم.
  - ٣٢. عمر بن حسن عثمان فلاته: الوضع في الحديث
  - ٣٣. عبد المتعال محمد الجبري: المشتهر من الحديث الموضوع و الضعيف و البديل الصحيح
- ٣٣. عبدالرحمن بن عبد الجبار الفريوائي: لحظ الالحاظ في الاستدراك و الزيادة على ذخيرة الحفاظ المخرج على الحروف و الالفاظ
  - ٣۵. محمد العروسي المطوى التونسي: فضائل افريقية في الاثار و الاحاديث الموضوعة
    - ٣٤. ابو عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي: احاديث معلة ظاهرها الصحة
      - ٣٧. بكربن عبد الله ابو زيد: التحديث بما قيل لايصح فيه حديث
    - ٣٨. ابو عبد الله احمد بن احمد العيسوى: الاحاديث القدسية الضعيفه و الموضوعة
      - ٣٩. على رضا بن عبد الله بن على رضا: الاخبار بمافات من احاديث الاعتبار
  - ٠٠. ابو اسامة سليم بن عيد الهلالي: سلسلة الاحاديث التي لا اصل لها و اثرها السيء في العقيدة و الفقه و السلوك
    - ٤١. مجموعة من طلبة العلم: نصيحة الداعية في اجتناب الاحاديث الضعيفة و الواهية

# ۳.۳. مؤلفان دارای دو اثر

هفت مؤلف در اهل تسنن دارای دو اثر پیرامون احادیث موضوعه هستند؛ که عبارتند از:

- الف) ابن القيسراني، محمد بن طاهر بن على بن احمد المقدسي (۴۴۸ ۵۰۷ ق).
  - ١. تذكرة الحفاظ: اطراف احاديث كتاب المجروحين لابن حبان

- ٢. ذخيرة الحفاظ المخرج على الحروف و الالفاظ: ترتيب احاديث الكامل في تراجم الضعفاء و علل الحديث
   ب) حسن بن محمد بن الحسن العدوى الصغاني (۵۵۷ ۶۵۰ ق).
  - ١. موضوعات الصغاني،
  - ٢. الدر الملتقط في تبيين الغلط
  - ج) نور الدين على بن محمّد بن سلطان، ملا على القارى (م ١٠١٤ ق).
  - ١. الاسرار المرفوعة في الاخبار الموضوعة [و هو الموضوعات الكبري]

مؤلف در این اثر از روش نقد متن در بررسی شناخت عدم صحّت احادیث استفاده کرده است و چون از نگاشتههای اواخر عمر اوست از اعتماد بیشتری برخوردار است.

٢. المصنوع في معرفة الحديث الموضوع [و هو الموضوعات الصغري]

در این اثر مؤلف به دنبال تلخیص نظرات دیگران است، بر همین اساس آن را «الموضوعات الصّغری» و عنوان اوّلی را «الموضوعات الکبری» نامیده است.

- د) ابوعبد الله محمّد بن السيد درويش الحوت (١٢٠٩ ١٢٧٩ ق):
  - ١. اسنى المطالب في احاديث مختلفة المراتب
- حسن الاثر فيما فيه ضعف و اختلاف من حديث و خبر و اثر
  - ه) عبدالعزيزبن محمد بن صديق الغمارى.

مؤلفان موسوعه از این تاریخ به بعد را به عنوان معاصر معرفی کرده و تاریخ ولادت و وفات را نیاوردهاند که باید آنها را زیسته در قرن پانزدهم بدانیم.

- ۱. الجامع المصنف مما في الميزان من حديث الراوى المضعف: اين كتاب با انگيزه ي استخراج آنچه «ميزان الاعتدال» ذهبي ضعيف معرفي كرده به ترتيب موضوعي و نه الفبايي تدوين شده است.
  - ٢. التهاني في التعقب على موضوعات الصغاني: اين اثر نقدكتاب صغاني است.

#### و) محمد عمرو عبد اللطيف (قرن پانزدهم):

- ١. تبييض الصحيفة باصول الاحاديث الضعيفة
  - ٢. تكميل النفع بما لم يثبت به وقف و لارف

#### ز) ابو اسحاق الحويني (قرن يانزدهم):

- ۱. جنة المرتاب بنقد المغنى عن الحفظ و الكتاب: در اين كتاب نويسنده به نقد يك سوّم كتاب «المغنى عن الحفظ و الكتاب» پرداخته است و نسبت به دوسوّم ديگر حاشيه هايى را مرقوم داشته است. وى به اين نكته هم اشاره مى كند كه قبلاً كتابى با عنوان «فصل الخطاب بنقد المغنى عن الحفظ و الكتاب» نگاشته كه از ناشر خواسته آن را به چاپ نرساند تا اين كتاب را كه مستدرك آن است، نشر دهد.
- ۲. النافلة فى الاحاديث الضعيفة و الباطلة: در اين اثر بدون ترتيب و نظم آنچه به نظر نويسنده ضعيف بوده،
   جمع آورى شده است.

### ۴.۳. مؤلفان دارای سه اثر

ذهبی، ابن جوزی و عمر بن بدر بن سعید سه مؤلفی هستند که هر یک دارای سه اثر بدین شرحاند:

#### الف) ابو الفرج ابن الجوزي (ح ٥١٢ - ٥٩٧ ق).

- ١. الموضوعات
- ٢. كتاب القصاص
- ٣. العلل المتناهية في الاحاديث الواهية.

## ب) زين الدين عمر بن بدر بن سعيد الموصلي (۵۵۷ - ۶۲۲ ق)

- ١. الاحاديث الموضوعة في الاحكام المشروعة
  - ٢. الوقوف على الموقوف
- ٣. المغنى عن الحفظ و الكتاب بقولهم: لا يصح شيء في هذا الباب.

#### ج) محمد بن احمد بن عثمان الذهبي (٤٧٣ - ٧٤٨ ق).

- ١. ترتيب الموضوعات
- ٢. احاديث مختارة من موضوعات الجورقاني و ابن الجوزي
  - ٣. مختصر الاباطيل و الموضوعات

# ۵.۳. مؤلف دارای پنج اثر

تنها مؤلف دارای پنج اثر جلال الدین عبد الرحمن بن ابی بکر السیوطی (۸۴۹ – ۹۱۱ ق) است که عناوین آن به شرح زیر است:

- ١. اللئالي المصنوعة في الاحاديث الموضوعة
- ۲. ذيل اللئالي المصنوعة: سيوطى در اين اثر مواردي كه ابن جوزي نياورده است را اضافه كرده است.
  - ٣. تحذير الخواص من اكاذيب القصاص: وي در اين اثر به نقد قصّه گويان پرداخته است.
- ۴. الدررالمنتثرة في الاحاديث المشتهرة: اين نگاشته، خلاصه ي كتاب زركشي به نام «التذكرة في الاحاديث المشتهرة»
   الست.
- ۵. التعقبات على الموضوعات: در اين كتاب كه آخرين اثر سيوطى در اين عرصه است، وى به دفاع احاديثى كه ابن جوزى رد كرده، پرداخته است بر همين پايه به نظر مىرسد اين نگاشته را نمى توان در شمار آثار مجعوله قرار داد، چرا كه در واقع اين اثر دفاعيّه ى سيوطى است.

## ۶.۳. مؤلف دارای هفت اثر

پرکارترین مؤلف در زمینه ی بحث، محمّد ناصر الدین الالبانی (۱۳۳۲ - ۱۴۲۰ ق) با هفت اثر به شرح زیر است:

- ١. سلسلة الاحاديث الضعيفة و الموضوعة و اثرها السيء في الامة
  - ٢. ضعيف الادب المفرد للامام البخاري
  - ٣. ضعيف الجامع الصغير و زيادته الفتح الكبير

- ۴. ضعیف سنن این ماجه
- ۵. ضعیف سنن ابی داود
- ۶. ضعیف سنن الترمذی
- ٧. ضعيف سنن النسائي

# ۴. اهداف نگارش توسط مؤلفین کتابها

یکی از مباحث مهم در بررسی کتابهای مختلف انگیزه ی مؤلف یا مؤلفان آن است؛ در این باره می توان اطلاعات خوبی را از این اثر به دست آورد که در ذیل به سه نمونه به اختصار اشاره می کنیم:

#### «تكميل النفع بما لم يثبت به وقف و لا رفع»

این اثر مختصر که نویسنده در آن ۲۵ حدیث را به ترتیب حروف الفبا ذکر کرده است نگاشته ی «محمّد عمرو عبد الطیف» است؛ وی می گوید: ضمن نگاشتن کتاب قبلی و بررسی کتاب «حلیة الاولیاء» حافظ ابی نعیم و کتابهای دیگر، به روایات موقوفی برخوردم که از پیامبر علی نبود، خرسند می شدم و اینها را می نگاشتم امّا با بررسی بیشتر دریافتم که نمی توان اینها را در جرگه ی احادیث موقوف آورد، اینجا ناراحت می شدم و از خدا می خواستم من را از این غم نجات دهد تا احادیث موقوفی که در وقف اش اشکال دارد را روشن ساخته و توضیح دهم (همان، ج ۱، ص ۲۰۴).

نوآوری صاحب این اثر در بین دیگر آثار اهل تسنن در این است که اهتمام نویسنده بر این بوده که به بررسی دقیق سند پرداخته و روشن کرده که تا کدام راوی از سلسله ی سند ضعیف است؛ تلاش علمای پیشین در بازشناسی احادیث جعلی از صحیح بوده و هنر وی بازشناسی راوی ضعیف از سلسله ی سند حدیث است.

نگارنده در مقدمه ی کتاب میگوید: نوشته های اهل علم درباره ی احادیث ضعیف و موضوعه بسیار است، گاهی ریشه را برای آن حدیثی که ثابت نیست، بیان میکند و مشخص میکند که حدیث از آن کیست؛ برخی میخواهند بگویند این حدیثی که از پیامبر نقل شده صحیح نیست، امّا اینکه چرا صحیح نیست، پرسش اصلی است؛ بعضی ها حدیث را

به صحابه و یا تابعی نسبت می دهند امّا حدود اثبات را مشخص نمی کنند یا اینکه ممکن است نسبت به یک صحابی درست و نسبت به دیگری نادرست باشد را تعیین نمی کنند، در این زمینه من جزیک کتاب ندیدم که آن «الوقوف علی الموقوف» نام دارد امّا مؤلف آن هم به همه ی احادیث نپرداخته و تنها به ۱۵۰ حدیث پرداخته است. ضمن اینکه به اختصار بحث کرده و به صورت روشن به اصل حدیث و جرح و تعدیل آن اشاره نکرده است، از این رو من احادیثی که گفته شده ثابت نیست را علّت یابی کردم تا بگویم چرا ثابت نیست؟

#### «الاحاديث القدسيه الضعيفه و الموضوعه»

ابو عبدالله أحمد بن احمد بن احمد العيسوى، نويسنده ى اين نگاشته است. در بين آثارى كه تا كنون به آن اشاره كرديم عنوان كتاب اين نويسنده از آن جهت جديد است كه وى به احاديث قدسى ضعيف و جعلى پرداخته است، كارى كه جز در قرن حاضر به آن دقّت نشده بود؛ امّا اين كتاب هيچ نظمى، مثلاً بر اساس حروف الفبا ندارد؛ تعداد ١٠٠ حديث در مجلّد نخست اين اثر كه تاكنون چاپ شده، مورد بررسى قرار گرفته است (همان، ص ٢٠٥).

### «نصيحة الدّاعيّة في اجتناب الاحاديث الضعيفة و الواهيّة»

آخرین کتابی است که موسوعة به معرفی آن پرداخته جزوه ی مختصری بدون مشخص بودن مؤلف است که با هدف تبلیغ نگاشته شده است.

# ۵. سبک نگارش آثار

کتابهای الموضوعات از نظر سبک نگارش یکسان نیستند، بنابراین به گونههای مختلف قابل تقسیم اند که به برخی از آن با ذکر نمونه اشاره میکنیم: (نک: مهریزی، ص ۳۸۷)

- الف) برخی از این کتابها به گردآوری روایات ضعیف یا جعلی پرداختهاند و هیچگونه نظم و ترتیبی در آنها موجود نیست؛ مانند:
  - ١. نسخة نبيط بن شريط الاشجعي في الأحاديث الموضوعة، نبيط بن شريط بن انس الاشجعي، صحابي.

- ٢. الأربعون الودعانية الموضوعة، ابو نصر محمد بن على بن عبيد الله الموصلي (٢٠٢ ۴٩٢ ق)؛
  - ٣. كتاب القصاص، ابو الفرج ابن الجوزي (ح ٥١٢ ٥٩٧ ق).
- ب) برخی دیگر به گردآوری روایات پرداخته، ولی از نظم و ترتیب برخوردارند و علاوه بر آن به ذکر دلیل ضعف یا جعل نیز می پردازند؛ مانند:
- ١٠ الاباطيل و المناكير و المشاهير، ابو عبد الله حسين بن ابراهيم بن حسين بن جعفر الجورقاني (ح ٢٧٠ ٥٤٣ ق)؛
  - ۲. الموضوعات، ابو الفرج ابن الجوزي (ح ۵۱۲ ۵۹۷ ق)؛
  - ٣. العلل المتناهية في الاحاديث الواهية، ابو الفرج ابن الجوزي (ح ٥١٢ ٥٩٧ ق).
  - ج) برخی از این کتابها تنها به استخراج احادیث ضعیف از کتابهای دیگر پرداختهاند؛ مانند:
- ۱. تذكرة الحفاظ: اطراف احادیث كتاب المجروحین لابن حبان، محمد بن طاهر بن علی بن احمد المقدسی (۴۴۸
   ۲۰۰۵ ق)؛
- ۲. ذخيرة الحفاظ المخرج على الحروف و الالفاظ: ترتيب احاديث الكامل في تراجم الضعفاء و علل الحديث، محمد
   بن طاهر بن على بن احمد المقدسي (۴۴۸ ۵۰۷ ق)؛
- ٣- ٣- تخريج الاحاديث الضعاف من سنن الدار القطنى، عبد الله بن يحيى بن ابى بكر الغسانى الجزايرى (م ٤٨٢ ق)؛
- ب. الموضوعات في المصابيح للبغوى و اجوبة الحافظ ابن حجر العسقلاني عليها، عمر بن على بن عمر ابو حفص
   القزويني (۶۸۳ ۶۸۳ ق)؛
  - ۵. الاحاديث التي لا اصل لها في كتاب الاحياء، عبد الوهاب بن على تاج الدين السبكي (٧٢٨ ٧٧١ ق)؛
- ٤. المغير على الاحاديث الموضوعة في الجامع الصغير، ابو الفيض احمد بن محمّد بن الصديق الغماري (- ١٣٨٠ ق)؛
  - ٧. ضعيف الادب المفرد للامام البخاري، الالباني؛
  - ٨. الجامع المصنف مما في الميزان من حديث الراوي المضعف، عبدالعزيز بن محمد بن الصديق الغماري.
- د) برخي از كتابهاي الموضوعات به بيان قاعده براي شناخت احاديث جعلي پرداختهاند؛ مانند: المنار المنيف في

الصحيح و الضعيف، محمّد بن ابو بكر الزرعي، ابن القيم الجوزية (۶۹۱ – ۷۵۱ ق).

# ۶. تحلیل برپایهی شهرها و مناطق جغرافیایی

شهرها به ترتیب کثرت تألیف بدین شرح اند:

۱. دمشق ۲۲ اثر، ۲. مصر ۱۸ اثر، ۳. موصل ۴ اثر، ۴. بغداد ۴ اثر، ۵. تونس ۴ اثر، ۶. یمن ۳ اثر، ۷. مدینه ۲ اثر، ۸. بیت المقدس ۲ اثر، ۹. لاهور ۲ اثر، ۱۰. هند ۳ اثر، ۱۱. بیروت ۴ اثر، ۱۲. عراق ۱ اثر، ۱۳. طرابلس ۲ اثر، ۱۴. فلسطین ۱ اثر، ۱۵. هرات ۲ اثر، ۱۶. قزوین ۱ اثر، ۱۷. شیراز ۱ اثر، ۱۸. کویت ۱ اثر، ۱۹. ریاض ۲ اثر

در تقسیم شهرها را نیز به صورت منطقهای می توان چنین تنظیم کرد:

- ۱. شام ۳۰ اثر: دمشق ۲۲ اثر، طرابلس ۲ اثر، بیروت ۴ اثر، بیتالمقدس ۲ اثر، فلسطین ۱ اثر
  - ۲. مصر۱۱ اثر
  - ٣. عراق ٩ اثر: موصل ۴ اثر، بغداد ۴ اثر، عراق ١ اثر
  - ۴. شبه جزیره عربستان ۷ اثر: مدینه ۲ اثر، ریاض ۲ اثر، یمن ۳ اثر
    - ۵. شبه قاره هند ۵ اثر: لاهور ۲ اثر، هند ۳ اثر
    - ۶. ایران ۴ اثر: قزوین ۱ اثر، شیراز ۱ اثر، هرات ۲ اثر
      - ۷. تونس ۴ اثر
      - ۸. کویت ۱ اثر

## ٧. تحليل براساس مذهب

از نظر گرایش های فکری این ترتیب را شاهد هستیم:

شافعیها ۲۰ اثر، حنفیها ۱۲ اثر، سلفیها ۸ اثر و حنبلیها ۷ اثر را در این عرصه به رشته ی تحریر در آوردهاند.

در طی قرون مختلف، این قرن هشتم است که، دمشق پایگاه تدوین آثار الموضوعات قلمداد می گردد و از نظر فکری، تدوین ها میان شافعی ها و حنبلی ها دایر است: شافعی ها با ۴ اثر و حنبلی ها با ۳ اثر.

## ۸. کتابهای درباره

در فهرست ارائه شده، به کتابهایی بر میخوریم که درباره ی آنها کتابهایی مستقل آمده است که به شرح ذیل ست:

۱- کتاب، متن محور است و درباره ی آن بررسی صورت گرفته است مثلاً کتاب «الاباطیل و المناکیر و الصحاح و المشاهیر» نوشته ی جورقانی از جمله آثاری است که ذهبی دو کتاب در مورد این اثر دارد:

اول: «احادیث مختاره من موضوعات الجورقانی و ابن الجوزی»

دوم: «مختصر الأباطيل و الموضوعات» كه كتاب اخير اگرچه به نام مختصر مسمّى شده است امّا يك نوع گزينش احاديث است.

۲-«الموضوعات» نوشته ی ابن جوزی با هفت عنوان، بیشترین کتاب درباره را به خود اختصاص داده است؛ سه اثر آن نگاشته ی ذهبی است که عبارتند از:

- ترتيب الموضوعات
- احادیث المختاره: که این اثر گزیدهای از «الاباطیل و الموضوعات» است،
- مختصر الاباطیل و الموضوعات: که اگر چه نامش مختصر است امّا یک نوع گزینشی از کتابهای ابن جورقانی و ابن جوزی است.
- ۳-درباره ی «الموضوعات» نوشته ی صغانی کتاب «التهانی فی التعقّب علی موضوعات الصغانی» توسط عبدالعزیزبن محمّدبن الصّدیق الغماری، نگاشته شده است.

درباره ى «المغنى عن الحفظ و الكتاب بقولهم لا يصح شىء فى هذا الباب» نوشته ى أبوحفص عمربن بدر الموصلى، كتاب «جنة المرتاب بنقد المغنى عن الحفظ و الكتاب» نوشته ى أبواسحاق الحوينى است.

درباره ی «الاحادیث التی لا اصل لها فی کتاب (الاحیاء) نوشته ی سُبکی، دو کتاب نوشته شده است: ۱- الموضوعات: سویدی و ۲- «الاخبار بما فات من احادیث الاعتبار» نوشته ی علی رضا بن عبدالله بن علی رضا

درباره ى «التذكرة فى الاحاديث المشتهرة» أو «اللآلى المنثورة فى الاحاديث المشهورة» دو كتاب نوشته شده است: ١- «الدّرر المنتثرة فى الاحاديث المشتهرة» نوشته ى جلال الدّين السيوطى، ٢- «تميز الطيّب من الخبيث فيما يدور على ألسنة النّاس من الحديث» نوشته ى ابن الديبع

دربارهى «مختصر الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة» نوشتهى سخاوى «مختصر المقاصد الحسنة في بيان كثير من الاحاديث المشتهرة على الألسنة» نوشتهى زرقاني

دربارهى «خاتمة سفر السّعاده» نوشتهى فيروز آبادى، كتاب «التنكيت و الإفادة فى تخريج أحاديث خاتمة سفر السّعادة» نوشتهى ابن همّات

# ۹. تحلیلی برمدخل موسوعه

تحلیلهای گوناگونی را می توان بر مدخل این مجموعه ارائه کرد که برخی از این موارد در پایان مقاله پیشنهاد شده است؛ اما با نگاه آماری به این ۷۸ عنوان، به موارد زیر می رسیم:

به لحاظ نگارش کتاب پیرامون احادیث موضوعه قرنها به ترتیب ذیل دست بندی میشوند:

قرن پانزدهم با ۲۴ عنوان کتاب، قرن هشتم با ۱۹ عنوان کتاب و قرن دهم با ۱۱ عنوان کتاب نسبت به قرون دیگر در صدر قرار دارند.

مجموع این ۷۸ کتاب را ۵۵ نفر نوشته اند؛ ۳۵ کتاب را ۱۲ نفر نوشته اند و ۴۳ کتاب منفرداً نگاشته شده است.

۱۳ مورد از این مجموعه ی آثار، استخراج احادیث ضعیف از کتابهای دیگر است که عبارتند از: ۳: ابن حبّان/ ۴: کامل ابن عدی / ۱۴: سنن دارقطنی/۲۰: المصایح بُغوی/ ۲۲: احیاء العلوم غزالی/۵۵: جامع الصغیر سیوطی/ ۵۷: الدب المفرد بخاری/ ۵۸: جامع الصغیر سیوطی/۵۹: ابن ماجه/۶۰: ابو داود/ ۶۱: سنن ترمذی/ ۶۲: سنن نسائی/ ۶۳: میزان الاعتدال ذهبی

احادیث برخی از کتابها از یک کتاب مشهور جمعآوری شده است، مانند دو کتاب «ابن قیسرانی» که از «تذکرة الحفاظ» تدوین شده است، به نامهای: ۱- «أطراف أحادیث کتاب المجروحین لابن حبان» ۲- «ذخیرة الحفّاظ المخرّج علی الحروف و الألفاظ» یا مانند کتاب ۳-«تخریج الأحادیث الضعاف من سنن الدار قطنی» از جزائری.

برخی نیز از دو کتاب استفاده کردهاند؛ مانند: «أحادیث مختارة من موضوعات الجورقانی و ابن الجوزی» نوشته ی محمد بن احمد بن عثمان الذهبی

بعضی از این آثار جنبه ای صرفاً تئوریک دارد و نه تطبیقی؛ مانند: «تذکرة الموضوعات» نگاشته ی هندی فتّنی که در آن دیدگاههای علما را درباره ی حدیث جعلی و ضعیف جمع کرده است.

برخى از كتابها در اختصار كتابهاى ديگر نگاشته شده است، مثلاً: «مختصر المقاصد الحسنة فى بيان كثير من الاحاديث المشتهرة على الألسنة» نوشتهى زرقانى كه اختصار كتاب بخارى است و يا «الجد الحثيث فى بيان ما ليس بحديث» نوشتهى أحمد بن عبدالكريم كه تلخيص كتاب جدّ مولف است با عنوان «إتقان ما يحسن من الاخبار الاخبار الاخبار الدائرة على الالسن» نگاشتهى محمّدبن بدر الدّين و كتاب «اسنى المطالب فى أحاديث مختلفه المراتب» كه تهذيب كتاب «تمييز الطيب» است كه خود مختصر كتاب «مقاصد الحسنه» سخاوى است.

كتاب «الشذرة في الاحاديث المشتهرة» نوشته ي ابن طولون كه از كتاب هاي زركشي، سيوطي و سخاوي نوشته شده است.

«التعقّبات على الموضوعات»: اين كتاب كه به عنوان آخرين اثر معرفي شده است نبايد در شمار اين فهرست ٧٨

گانه قرار می گرفت چون نویسنده به دفاع از احادیثی که ابن جوزی رد کرده، پرداخته است به عبارت دیگر این اثر در واقع دفاعیّه ی از سیوطی است.

جدول فراوانی نگارش در هر قرن

| توضيح                                                     | تعداد کتب منتشره | قرن     | ردیف |
|-----------------------------------------------------------|------------------|---------|------|
|                                                           | ١                | اول     | ١    |
|                                                           | ٢                | پنجم    | ۲    |
|                                                           | ۵                | ششم     | ٣    |
|                                                           | ۶                | هفتم    | ۴    |
|                                                           | ٩                | هشتم    | ۵    |
| نویسندگان از اینجابه بعد را به عنوان معاصر معرفی کردهاند. | ٢                | نهم     | ۶    |
| به سبب ۵ تألیف سیوطی آمار قابل ملاحظهای را شاهدیم .       | 11               | دهم     | γ    |
|                                                           | ۴                | يازدهم  | ٨    |
|                                                           | ۶                | دوازدهم | ٩    |
|                                                           | ۴                | سيزدهم  | ١٠   |
|                                                           | ۴                | چهاردهم | 11   |
| در این قرن البانی با ۷ کتاب کثیر التألیف است.             | 74               | پانزدهم | 17   |
|                                                           |                  |         |      |

# ۱۰. پیشنهادها

اینکه در قرن پانزدهم شاهد شکوفایی در نشر کتابهای مختلف با موضوع حدیث هستیم امری بدیهی است، امّا اینکه مثلاً در قرن هشتم شاهد شکوفایی در بحث احادیث مجعوله هستیم، عواملی را در پی داشته است؛ شناخت این

عوامل و باز شناخت فضای نگارش این آثار می تواند موضوع تحقیق قرار گیرد.

بازشناسی کتابها بر اساس سبک نگارش نویسنده می تواند در سبد فعّالیّتی پژوهشی قرار گیرد؛ به عنوان مثال ملاحظه می شود که صاحب «المنار المنیف» به دنبال ارائه ی کار تئوری و بیشتر کتابها با نمونه یابی احادیث ضعیف به دنبال کار تطبیقی بوده اند.

تحلیل و بررسی شخصیّت «البانی» که پر اثرترین نویسندگان در مجعولهنگاری است از آن جهت میتواند مهم باشد که در اهل تسنن در باره ی شخصیت او دو نظر مثبت و منفی داریم.

# ۱۱. نتیجهگیری

به دلیل رویکرد منع تدوین، نگارش و نقل حدیث توسط خلفا بعد از پیامبر ﷺ احادیث جعلی در اهل تسنن به وفور پیدا شد از این رو پالایش احادیث و جدا کردن احادیث جعلی، اهتمام علمای اهل تسنن را برانگیخت.

تحلیل مجعولهنگاری ها از جهات گوناگون می تواند افق هایی را برای پژوهش های بیشتر در زمینه ی احادیث جعلی و ضعیف بگشاید.

با بررسی فهرست تفصیلی به موارد ذیل بر می خوریم: نگارندان موسوعه، ابتدا دو اثر را معرفی می کنند:

«نسخه ی نبیط بن شریط الاشجعی فی الاحادیث الموضوعة» و کتاب «الاربعون الودعانیة الموضوعة» نوشته ی «ابن و دعان» به نظر می رسد، نباید این دو اثر را در جرگه ی ۷۸ مورد معرفی می کردند. راوی این دو عنوان چون متفرّد هستند نویسندگان آن، متهم به کذب هستند اما نویسندگان آنرا به عنوان جمع آوری احادیث جعلی ننوشته اند.

- با تحلیل موسوعه، وامداری برخی آثار مجعولهنگاری در اهل تسنن از یک دیگر کاملاً مشهود است.
- پر اثرترین نگارندگان بدین شرح است: البانی با ۷ عنوان کتاب و بعد از او به ترتیب سیوطی با ۵ عنوان کتاب و ذهبی، ابن جوزی و عمربن بدر بن سعید: هر کدام با ۳ اثر پیشتاز هستند و نویسندگانی چون صغانی، ابن القیسرانی، ملا

على قارى، محمد بن درويش، عبدالعزيز بن غمارى، ابواسحاق حويني و محمّد عمرو عبداللطيف، هر يک دو اثر دارند.

- بیشترین آثار در این سه دوره تدوین شده است: قرن پانزدهم ۲۴ اثر، قرن دهم ۱۱ اثر، قرن هشتم ۹ اثر.
  - دو منطقه ی جغرافیایی بیشترین تألیف را در خود شاهد بوده است: دمشق ۲۲ اثر، مصر ۱۱ اثر.
- دانشمندان شافعی و حنفی بیشترین تمایل را به تحقیق در باب احادیث مجعوله از خود نشان دادهاند و حنبلی ها و سلفی ها به ترتیب کمترین تمایل را به بحث در این زمینه داشتهاند.

### منابع

- ۱. قرآن مجيد
- ٢. ابن الصّلاح، عثمان بن عبد الرحمن، علوم الحديث، تحقيق: صلاح بن محمّد بن عويصه، بيروت: دارالكتب العلميّة،
   ١٤٢٢ ق.
  - ٣. ابن فارس، احمد، معجم مقائيس اللغة، قم: مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٢ق.
  - ۴. ابن منظور، محمدبن مكرم، لسان العرب، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٤٠٨ق.
  - ۵. ادلبي، صلاح الدّين بن احمد، *منهج نقد المتن عند علماء الحديث النبوي*، بيروت: دارالآفاق الجديدة، ١٩٨٣م.
    - ٧. اميني، عبدالحسين، الغدير في الكتاب و السنة و الادب، بيروت: دارالكتاب العربي، ١٣٧٨ق.
- ٨. البيهقي، احمد بن الحسين بن على، *السنن الكبرى*، هند: مجلس دائرة المعارف النظامية، چاپ اول، ١٣۴٢ق.
- ٩. الحلبي، على حسن على؛ القيسى، ابراهيم طه و محمّدمراد، حمد، موسوعة الاحاديث و الآثار الضعيفة و الموضوعة،
   رياض: مكتبة المعارف للنشر و التوزيع، ١٤١٩ق. ١٩٩٩م.
  - ١٠. زبيدي، محمّد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٣٠٤ق.
  - ١١. سبحاني، جعفر، اصول الحديث و احكامه في علم الدراية ، قم: مركز مديريت حوزه ي علميّه ، ١٤١٢ ق.

- ١٢. السخاوي، محمّد بن عبد الرحمان، فتح المغيث شرح الفية حديث، بيروت: دارالكتب العلميّة، ١٤١٢ق.
- ۱۳. سيوطى، عبدالرّحمن، تدريب الرّاوى فى شرح تقريب النووى، تحقيق: عبدالوهّاب عبد الطيف، رياض: مكتبة الرّياض الحديثه، بىتا.
- ۱۴. شهيد ثانى، زين الدّين بن نورالدين على بن احمد، *الرعاية في علم الدّراية*، تحقيق: عبدالحسين محمّد على بقال، قم: كتاب خانه ي آية الله العظمي مرعشي نجفي، ۱۴۱۳ ق.
  - 1۵. صدر، سيّد حسن، نهاية الدارية في شرح الوجيزة، تحقيق: ماجد غرباوي، بي جا: المشعر، بي تا.
    - ١٤. طريحي، فخر الدّين، مجمع البحرين، قم: المكتبة المرتضويّة، بي تا.
    - ١٧. عسقلاني، احمدبن على بن حجر، النكت على كتاب ابن الصّلاح، رياض: دارالرايد، ١٤٥٨ق.
      - ۱۸. عجاج خطيب، محمّد، اصول الحديث علومه و مصطلحه، دمشق: بي نا، ١٩٧١م.
      - ١٩. فيروزآبادي، محمّد بن يعقوب، القاموس المحيط، بيروت: موسسة الرسالة، بي تا.
  - ٢٠. قاسمي، محمّد جمال الدّين، قواعد التّحديث من فنون مصطلح الحديث، بيروت: دارالكتب العلميّة، بي تا.
- ٢١. مامقانى، عبدالله، *مقباس الهدايه في علم الدّراية*، تحقيق: محمّد رضا مامقانى، بيروت: موسسة آل البيت المنظم الإحياء التراث، ١٤١١ق.
- ۲۲.مهریزی، مهدی، تحلیلی بر نگارشهای «الموضوعات» در اهل سنت: بر پایه کتاب «موسوعة الأحادیث و الآثار الضعیفة و الموضوعة، قم: مجله ی علوم حدیث، پاییز و زمستان ۱۳۸۷ش.
  - ٢٣. ميرداماد، محمّد باقر بن محمّد، الرواشح السماويّة في شرح احاديث الاماميّة، بي جا: بي نا، ١٣١١ق.
- ۲۴. النسائي، احمد بن شعيب، *المجتبى من السنن- سنن النسائي*، حلب: مكتب المطبوعات الاسلامية، چاپ دوم، ۱۴۰۶ق.
- ۲۵.هلالی، سلیم بن قیس، کتاب سلیم بن قیس الهلالی، مصحح: محمد انصاری زنجانی خوئینی، قم: الهادی، چاپ اول، ۱۴۰۵ق.

# ارتقاء و توسعه اقتصادی به کمک مبارزه با نابسامانیهای اقتصادی در سیرهی امیرالمؤمنین علی الیلا

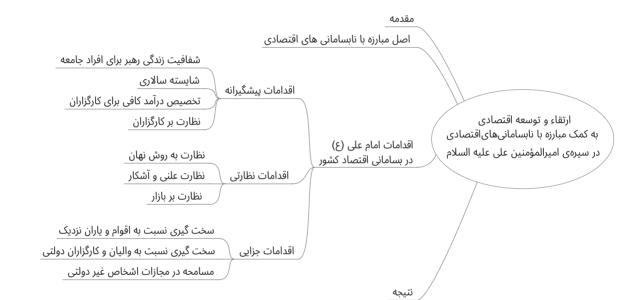
چکیده: یکی از اصول مهم و عملی در امر اقتصاد، مبارزه با مفاسد و نابسامانیهای اقتصادی در جامعه است. هیچ جامعهای از فساد، رشوه خواری، احتکار و به طور اعم، ظلم اقتصادی خالی نبوده و در امان نیست. آنچه حائز اهمیت است نحوه ی مدیریت و مبارزه با این مشکل بزرگ اقتصادی است. دقت در سیره ی مدیریتی امیرمؤمنان پیشان می دهد که ایشان برنامههای منظم و از پیش تعیین شدهای را برای مبارزه با مفسدان اقتصادی تدارک دیده بودند. در این مقاله، اقدامات پیشگیرانه و جزایی ایشان را در مبارزه با نابسامانی اقتصادی برشمرده و راه حلهای مؤثر استخراج شده از سیره ی امیرمؤمنان بی را ذکر خواهیم نمود.

كليد واژه ها: امام على الله مديريت، فساد اقتصادى، رشوه خوارى، احتكار.

فاطمه ترابی دانشجوی دکتری علوم قرآن و حدیث دانشگاه فردوسی مشهد tf.torabi@gmail.com

پیشینهی مقاله

دریافت: ۱۳۹۵/۲/۷ پذیرش: ۱۳۹۵/۵/۸



## ۱. مقدمه

امیرمؤمنان علی این در دورهای زمام حکومت ظاهری را بر دست گرفتند که انحرافات و مفاسد به وجود آمده در حکومت و زمام داران و کارگزاران حکومتی، به اوج رسیده بود. ایشان می دانستند که هرچقدر هم در اجرای عدالت موفق باشند و موازین حق و عدل را در جامعه برقرار سازند، افرادی بنا بر عادات قبلی و یا بر حسب اختیار و دارابودن نیروی زیاده خواهی انسانی، دچار انحراف و فساد خواهند شد. رهبری که نتواند تصمیم درستی در مبارزه با مفاسد، خصوصاً مفاسد اقتصادی، اتخاذ نماید، در اجرای عدالت نیز دچار مشکل خواهد شد. و از آنجا که تأثیر اقتصاد در زندگی و معیشت مردم ملموس و قابل درک مستقیم است، رهبری در جامعه موفق خواهد بود که این مسأله را به درستی و با علم به مشکلات و معضلات آن مدیریت نماید. در این مهم، چه دستور و سیرهای بهتر و دقیق تر از سیره ی امام معصوم و عادل می تواند به اجرای صحیح آن کمک نماید؟ مادام که جامعه ی اسلامی به مدیریت امامان معصوم تمسک نماید، مشکلات آن قابل حل و راه حل های آن در دسترس و مورد اطمینان خواهد بود.

در این مقاله به یکی از اصول مهم مدیریتی امام علی این میپردازیم که در ارتقاء و توسعه ی اقتصاد، نقش مهم و مؤثری را ایفا میکند. این اصل مهم، اصل مبارزه با مفاسد و نابسامانیهای اقتصادی است که بازتابی از دستور قرآن به مسلمانان می باشد.

### ۲. اصل مبارزه با نابسامانیهای اقتصادی

قرآن کریم در دستورات هدایتی خود، همواره مردم را از تجاوز به حقوق مادی و معنوی نهی کرده و راهکارهایی برای

داشتن جامعه ای سالم و امن به مخاطبان ارائه داده است. در بعد مسائل اقتصادی نیز خداوند متعال همواره انسان را به رعایت عدل تشویق کرده و از ظلم و تعدی به اموال مردم نهی نموده است. یکی از آیاتی که به صراحت با مفاسد اقتصادی مبارزه می کند آیه ی ۱۸۸ سوره ی مبارکه ی البقره است. در این آیه چنین آمده:

﴿ وَ لَا تَأْ كُلُواْ أَمْوَالَكُم بَينَكُم بِالْبَاطِلِ وَ تُدْلُواْ بِهَا إِلَى الحُكَّامِ لِتَأْ كُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْاثْمِ وَ أَنتُمْ تَعْلَمُون ﴾ يعنى: و در روابط خود اموال يكديگر را به ناحق مخوريد و براى خوردن بخشى از اموال مردم به گناه، [قضيّه ى] آن را به حاكمان مكشانيد در حالى كه شما [حقيقت را] مىدانيد.

در تبیین این آیه لازم است برخی از واژگان آن توضیح داده شود؛ منظور از «اکل اموال مردم»: گرفتن آن و یا مطلق تصرف در آن است، که بطور مجاز «خوردن مال مردم» نامیده می شود، مصحح این اطلاق مجازی، آن است که خوردن نزدیک ترین و قدیمی ترین عمل طبیعی است که انسان محتاج به انجام آن است، برای اینکه آدمی از آغازین روز پیدایشاش اولین حاجتی که احساس میکند، و اولین عملی که بدان مشغول می شود تغذی است، سپس رفته رفته به حوائج دیگر طبیعی خود از قبیل: لباس، مسکن و ازدواج پی می برد، پس اولین تصرفی که از خود در مال احساس میکند همان خوردن است، و بهمین جهت هر قسم تصرف و گرفتن و مخصوصاً در مورد اموال را خوردن مال می نامند، و این اختصاص به لغت عرب ندارد، زبان فارسی و سایر لغات نیز این اصطلاح را دارند. بنابر همین مطلبی که عرض شد، کلمه ی اموال، به معنای هر چیزی است که مورد رغبت انسان ها قرار بگیرد، و بخواهند که مالک آن شوند، و گویا این کلمه از مصدر میل گرفته شده، چون مال چیزی است که دل آدمی به سوی آن متمایل است.

ذکر این نکته نیز لازم است که بشر از اولین روزی که در روی پهنای زمین زندگی و سکونت کرده تا آنجا که تاریخ نشان می دهد فی الجمله اصل مالکیت را به رسمیت شناخته است و این اصل در قرآن کریم در بیش از صد مورد به لفظ ملک و مال و یا لام ملک و یا جانشینی افرادی در تصرف اموال افرادی دیگر تعبیر شده و نیز در مواردی از قرآن کریم با معتبر شمردن لوازم مالکیت شخصی، این نوع مالکیت را امضا فرموده، مثلاً یکی از لوازم مالکیت صحت خرید و فروش است،

که اسلام فرموده: ﴿أَحَلُّ اللهُ الْبَيْعَ ﴾ (البقره، ۲۷۵) یعنی: خداوند، خرید و فروش را حلال کرده است. یکی دیگر، معاملات دیگری است که با تراضی طرفین صورت بگیرد که در این باره فرموده: ﴿لا تَأْکُلُوا أَمُوالَکُمْ بَیْنَکُمْ بِالْباطِلِ إِلَّا أَنْ تَکُونَ دیگری است که با تراضی طرفین صورت بگیرد که در این باره فرموده: ﴿تِجارَةٌ تَخْشَوْنَ کَسادَها ﴾ (التوبه، ۲۴) و آیاتی دیگر به ضمیمه ی روایات تجارَةً عَنْ تَراضٍ ﴾ (النساء، ۲۸) و نیز فرموده: ﴿تِجارَةٌ تَخْشَوْنَ کَسادَها ﴾ (التوبه، ۲۴) و آیاتی دیگر به ضمیمه ی روایات متواتره ای که این لوازم را معتبر می شمارد، و آیات نام برده را تأیید می کند.

در آیه ی مورد نظر، کلمه ی (تدلوا): مضارع از باب افعال «ادلاء» است، و ادلاء به معنای آویزان کردن دلو در چاه برای بیرون کشیدن آب است و این کلمه را به عنوان کنایه در دادن رشوه به حکام تا بر طبق میل آدمی رأی دهند، استعمال میکنند و این کنایه ای است لطیف که می فهماند مثل رشوه دهنده که می خواهد حکم حاکم را به سود خود جلب کند و با مادیات عقل و و جدان او را بدزدد، مثل کسی است که با دلو خود آب را از چاه بیرون میکشد.

بدین ترتیب مجموع آیه، کلام واحدی می شود، که یک غرض را افاده می کند، و آن نهی از مصالحه ای است که راشی و مرتشی بر سر خوردن مال مردم می کنند و مال مردم را بین خود تقسیم نموده حاکم یک مقدار از آن را که راشی به سویش ادلاء می کند، بگیرد و خود راشی هم یک مقدار دیگر را، با اینکه می دانند این مال باطل است، و حقی در آن ندارند (رک: طباطبایی، محمد حسین، ۱۴۱۷ ق، ج۲، ص۵۱ و ۵۲).

در سیره ی امیرمؤمنان این بازتاب اصول قرآنی، کاملاً مشهود و محسوس است. آن چه از سیره ی ایشان از کتابهای تاریخ و منابع اسلامی بر میآید، نشان می دهد ایشان در پایبندی به اصول قرآنی همواره استقامت داشتند و این اصول را به شکل کامل و عادلانه در جامعه اجرا می کردند.

# ٣. اقدامات امام على السلام در بساماني اقتصاد كشور

تحولاتی که قبل از دوره ی حکومت امیرمؤمنان این شکل گرفته بود، جامعه را دچار ناهنجاری ها و بحران های بسیاری نموده بود. در رأس این ناهنجاری ها، مفاسد اقتصادی وجود داشت. و مردمانی که علیه سیاست های دوره ی عثمان قیام کردند، از جمله دلایل قیام خود را نابسامانی اقتصادی، بی توجهی به معیشت مردم و چیاول اموال عمومی

ذكر كردهاند (ابن الطقطقي، ۱۴۱۸ ق، ص ۱۰۲).

چنین فضایی، امام علی پی را در معرض اتخاذ روشی به منظور مهار این ناهنجاریها قرار داد. و از آنجایی که بهمریختگی اوضاع اقتصادی کشور و دست درازیهای گسترده به اموال مردم، پایههای محبوبیت حکومت دینی را در جامعه، سست کرده بود، انتخاب تدبیری درست در تغییر و تبدیل تفکر جامعه نسبت به دین، کاری بس مشکل مینمود و شاید تغییر اوضاع و احوال اقتصادی جامعه در آن وضعیت، از دشوارترین مواضع مدیریتی امیرمؤمنان پی بود. در مقابل جرائم بسیاری که در مرزهای گسترده ی اسلامی در آن زمان، رخ داده بود، امام پی سعی کرد مهم ترین و تأثیرگذارترین آنها را مهار کند. اولین قدمی که امیرمؤمنان پی در برقراری ثبات اقتصادی جامعه برداشت، سامان دهی امور مربوط به بیت المال و رسیدگی به وضع معیشت مردم بود. امام در اجرای این کار و در راستای تحقق عدالت اجتماعی و اقتصادی، مساوات در تقسم بیت المال را، در مورد همه ی مردم، اعم از مهاجر و انصار، عرب و عجم و ... برقرار نمود:

«وَ أَيُّمَا رَجُلٍ اسْتَجَابَ اللهِ وَ لِلرَّسُولِ فَصَدَّقَ مِلَّتَنَا وَ دَخَلَ فِي دِينِنَا وَ اسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا فَقَدِ اسْتَوْجَبَ حُقُوقَ الْإِسْلَامِ وَ حُدُودَهُ فَأَنْتُمْ عِبَادُ اللهِ وَ الْمَالُ مَالُ اللهِ يُقْسَمُ بَيْنَكُمْ بِالسَّوِيَّةِ لَا فَضْلَ فِيهِ لِأَحَد على أَحَد» (ابن ابي الحديد، ١٣٠٣ ق، ج٧، ص ٣٧؛ المجلسي، بحار الانوار، ١۴٠۴ ق، ج٣٢، ص ١٧).

یعنی: و هر کس که دعوت خدا و پیامبر را پذیرفت و به دین ما درآمد و رو به قبله ما ایستاد، مستحق حقوق و حدود اسلام است؛ شما بندگان خدایید و مال، مال خدا است، و میان شما برابر بخش خواهد شد و هیچکس را در آن بر دیگری برتری نیست.

بدین سان، امام توانست با این کار، زیر ساختهای جامعه را ترمیم نماید. زیر ساختهایی که سستی در آن، باعث بوجود آمدن بسیاری مفاسد در جامعه می گردد. امیرمؤمنان پی برای حل مشکل جرایم و مفاسد اقتصادی، از دو شیوه ی مؤثر استفاده کرد. سیره ی مدیریتی ایشان در سامان بخشی اقتصاد بهم ریخته ی آن عصر، از سویی پیش گیرانه و از طرف دیگر، سرکوب گرانه بود.

# ١.٣. اقدامات ييشگيرانه

فساد اقتصادی از جمله جرائمی است که معمولاً مخفیانه و به طور پنهانی رخ می دهد. بنابراین یک مدیر توانمند، باید با روشهای گوناگون، بتواند جلوی این مسأله ی خطر آفرین را بگیرد. راههایی که امیرمؤمنان پی را موفق کرد تا حکومتی نمونه را در تاریخ ثبت کند، بی نظیر و شگفت انگیز است. امام پی با شفاف سازی در شیوه ی زندگی خود، نظارت همه جانبه بر مسئولان حکومتی، انتخاب افراد شایسته برای مناصب دولتی و در نظر گرفتن حقوق کافی برای آنان، توانست راههای خیانت و فساد مالی را در جامعه، به طور چشم گیری، مسدود نماید.

از راههای مختلفی که امام علی اید در پیشگیری از وقوع جرائم اقتصادی پیش گرفت، میتوان به موارد زیر اشاره نمود:

## ۱.۱.۳. شفافیت زندگی رهبر برای افراد جامعه

امیر حق مداران آن هنگام که به صورت رسمی با مردم بیعت کرد و زمامداری حکومت اسلامی را در دستان مبارک خویش گرفت، با انتخاب سبک متفاوتی از زندگی، نسبت به خلفای پیشین، اولین گام را در مبارزه با مفاسد اقتصادی برداشت. امام پی از همان ابتدا به نحوی زندگی کرد که میزان داراییهای خود و خانوادهاش، در معرض دید همگان قرار داشت. حضرت پی چنان شیوه ی ساده زیستی را برگزیده بود، که تنگ دست ترین مردم نیز، با مشاهده ی وضع زندگی رهبر جامعه، به خود اجازه ی اعتراض و شکایت نمی داد. در نگاه پر مهر امام علی پی اگر ثروت، در دست حاکمان و زمامداران جمع شود، تنگ دستان به ستوه و طغیان خواهند آمد:

«إِنَّ اللهَ تَعَالَى فَرَضَ عَلَى أَئِمَّةِ الْحَقِ أَنْ يُقَدِّرُوا أَنْفُسَهُمْ بِضَعَفَةِ النَّاسِ كَيْلَا يَتَبَيَّغَ بِالْفَقِيرِ فَقُرُه» (سيد رضى، خطبهى «إِنَّ اللهَ تَعَالَى فَرَضَ عَلَى أَئِمَّةِ الْحَقِ أَنْ يُقَدِّرُوا أَنْفُسَهُمْ بِضَعَفَةِ النَّاسِ كَيْلَا يَتَبَيَّغَ بِالْفَقِيرِ فَقُرُه» (سيد رضى، خطبهى ٢٠٩) يعنى: خداوند بر پيشوايان حق واجب كرده كه خود را با مردم ناتوان هم سو كنند، تا فقر و ندارى، تنگ دست را به هيجان نياورد، و به طغيان نكشاند.

امیرمؤمنان خود دربارهی میزان داراییاش، قبل و بعد از حکومت، چنین میگوید:

«دَخَلْتُ بِلَادَكُمْ بِأَشْمَالِی هَذِهِ وَ رِحْلَتِی وَ رَاحِلَتِی هَا هِی فَإِنْ أَنَا خَرَجْتُ مِنْ بِلَادِکُمْ بِغَیْرِ مَا دَخَلْتُ فَإِنَّنِی مِنَ الْخَائِنِینَ» (المجلسی، بحار الانوار، ۱۴۰۴ ق، ج۰۴، ص ۱۳۵۹؛ ابن شهرآشوب، ۱۳۷۹ ق، ج۲، ص ۹۸). یعنی: با این جامه ها(ی مندرس) به سرزمین شما آمدم، و بار و بنه ام همین است که می بینید، اکنون اگر از بلاد شما با چیزی جزآن چه با آن آمده بودم بیرون روم، از خیانت کاران خواهم بود.

در این سخن نورانی، امیرمؤمنان ﷺ، هرگونه افزایش دارایی را در طول زمامداری، خیانت می شمارد و علاوه بر اینکه خود را بدان ملزم نموده بود، والیان و کارگزاران را از جمع آوری ثروت و افزایش دارایی از سرانه ی مردمی منع می کرد:

«وَ كَانَ عُثْمَانُ اسْتَعْمَلُهُ عَلَى آذَرْبِيجَانَ فَأَصَابَ مِائَةَ أَلْفِ دِرْهَمٍ فَبَعْضْ يَقُولُ أَقْطَعَهُ عُثْمَانُ إِيَّاهَا وَ بَعْضْ يَقُولُ أَصَابَهَا الْمُشْعِثُ فِي عَمَلِك قَالَ وَاللهِ لَئِنْ أَنْتَ لَمْ تُحْضِرْهَا الْأَشْعَثُ فِي عَمَلِك قَالَ وَاللهِ لَئِنْ أَنْتَ لَمْ تُحْضِرْهَا الْالْمُسْلِمِينَ لَأَضْرِبَنَّكَ بِسَيْفِي هَذَا أَصَابَ مِنْكَ مَا أَصَابَ فَأَخْصَرَهَا وَ أَخَذَهَا مِنْهُ وَ صَيَّرَهَا فِي بَيْتِ مَالِ الْمُسْلِمِينَ لَأَشْرِبَنَّكَ بِسَيْفِي هَذَا أَصَابَ مِنْكَ مَا أَصَابَ فَأَحْضَرَهَا وَ أَخَذَهَا مِنْهُ وَ صَيَّرَهَا فِي بَيْتِ مَالِ الْمُسْلِمِينَ لَمْ أَغَثَمَانَ فَأَخَذَ مِنْهُمْ كُلَّ مَا أَصَابَهُ قَائِماً فِي أَيْدِيهِمْ وَ ضَمَّتَهُمْ مَا أَتْلَفُوا» (النعمان بن محمد التميمي المغربي، وَ تَتَبَّعَ عُمَّالَ عُثْمَانَ فَأَخَذَ مِنْهُمْ كُلَّ مَا أَصَابَهُ قَائِماً فِي أَيْدِيهِمْ وَ ضَمَّتَهُمْ مَا أَتْلَفُوا» (النعمان بن محمد التميمي المغربي، ١٣٨٥ ش، ج١، ص٣٩٤). يعني:على إنه أسعث بن قيس را احضار كرد. وي از سوى عثمان، فرماندار آذربايجان بود و صد هزار درهم به دست آورد. برخي گويند آن را عثمان به وي بخشيد و برخي ديگر گويند كه آن را در كارش به دست آورد. امام على إنه فرمان داد آن را آماده سازد؛ ولي وي سر باز زد و گفت: اي اميرمؤمنان! اين ثروت را در دوران حكومت آورد. امام على ينظ فرمان داد آن را آماده سازد؛ ولي وي سر باز زد و گفت: اي اميرمؤمنان! اين ثروت را در دوران حكومت بو به دست نياوردهام. [امام] فرمود: «به خدا سوگند، اگر آن را در بيتالمال مسلمانان حاضر نسازي، اين شمشير را چنان بر تو فرود آورم كه هرچه خواست، از تو باز ستاند». پس اشعث، اموال را آورد و امام، آنها را از او گرفت و در بيتالمال قرار داد. [اين جستجو و پيگيري را] نسبت به كارگزاران عثمان، پي گرفت و هر چه از ثروت در دستشان بود، باز ستاند و در آن يها را طامان بود، آن ها را طامان كرد.

علاوه براین، امیرمؤمنان علی هرگز فرزندان خود را، با وجود لیاقت حقیقی آن بزرگواران، به سمتها و مناصب حکومتی قرار نداد و بدین ترتیب، راه بهانه جویی خائنان و سوء استفاده کنندگان را بست. ایشان در این زمینه به فرمانداران نیز

هشدار دادهاند که هرگونه سوء استفاده ی نزدیکان را ریشه کن کنند، و تکلیف همگان را در برابر موضع خویش روشن نمایند:

«ثُمَّ إِنَّ لِلْوَالِى خَاصَّةً وَ بِطَانَةً فِيهِمُ اسْتِئْتَارٌ وَ تَطَاوُلٌ وَ قِلَّةُ إِنْصَافٍ فِى مُعَامَلَةٍ فَاحْسِمْ مَادَّةَ أُولَئِك بِقَطْعِ أَسْبَابِ تِلْك الْأَحْوَالِ وَ لَا تُقْطِعَنَ لِأَحَدٍ مِنْ حَاشِيَتِك وَ حَامَّتِك قَطِيعَةً وَ لَا يَطْمَعَنَّ مِنْك فِى اغْتِقَادِ عُقْدَةٍ تَصُرُّ بِمَنْ يَلِيهَا مِنَ النَّاسِ الْأَخْوَالِ وَ لَا تُقْطِعَنَ لِأَحَدٍ مِنْ حَاشِيَتِك وَ حَامَّتِك قَطِيعَةً وَ لَا يَطْمَعَنَّ مِنْك فِى اغْتِقَادِ عُقْدَةٍ تَصُرُّ بِمَنْ يَلِيهَا مِنَ النَّاسِ فِى شِرْبٍ أَوْ عَمَلٍ مُشْتَرَك يَحْمِلُونَ مَثُونَتَهُ عَلَى غَيْرِهِمْ فَيَكُونَ مَهْنَأُ ذَلِك لَهُمْ دُونَك وَ عَيْبُهُ عَلَيْك فِى الدُّنْيَا وَ الْآخِرَة» في شِرْبٍ أَوْ عَمَلٍ مُشْتَرَك يَحْمِلُونَ مَثُونَتَهُ عَلَى غَيْرِهِمْ فَيَكُونَ مَهْنَأُ ذَلِك لَهُمْ دُونَك وَ عَيْبُهُ عَلَيْك فِى الدُّنْيَا وَ الْآخِرَة» (سيدرضى، نامه ى عنى: همانا زمامداران را خواص و نزديكانى است كه خوى برترى جستن و خودگزينى، و به حق ديگران دست دراز كردن، دارند و در معاملات انصاف ندارند، ريشه ستمكاريشان را با بريدن اسباب آن بخشكان، و به هيچكدام از اطرافيان و خويشاوندانت زمين را واگذار مكن، و به گونه اى با آنان رفتار كن كه [با استفاده از نفوذ تو] قرار هدى به سودشان منعقد نگردد كه به مردم زيان رساند، مانند: آبيارى مزارع، يا زراعت مشترک، كه هزينه هاى آن را بر ديگران تحميل كنند، در آن صورت سودش براى آنان، و عيب و ننگش در دنيا و آخرت براى تو خواهد ماند.

## ۲.۱.۳. شايسته سالارى

از دیگر اقدامات مؤثر امیرمؤمنان ایج در پیشگیری از مفاسد اقتصادی، انتخاب کارگزاران شایسته و با تقوا بود. امام علی اید در نامه ی آموزنده ی خود به مالک اشتر، او را به آزمودن افراد برای انتخاب فرد اصلح و شایسته، سفارش نموده اند:

«ثُمَّ انْظُرْ فِی أَمُورِ عُمَّالِک فَاسْتَعْمِلْهُمُ اخْتِبَاراً وَ لَا تُوَلِّهِمْ مُحَابَاةً وَ أَثَرَةً فَإِنَّهُمَا جِمَاعٌ مِنْ شُعَبِ الْجَوْرِ وَ الْخِيَانَة» (سیدرضی، نامه ی ۵۳) یعنی: آنگاه در کارهای کارگزارانت نیک بنگر، و آنان را از روی آزمودن به کار گمار، و بر پایه ی دوستی و تبعیض [و دلخواه خود] آنان را سرپرست مکن، که آن دو، گونه هایی از شاخه های ستمگری و خیانت ورزی است.

امام علی اید در مورد خطر انتخاب کارگزاران زیرک و خیانتکار، به فرمانده اش هشدار می دهد:

«ثُمَّ لَا یَکُنِ اخْتِیَارُک إِیَّاهُمْ عَلَی فِرَاسَتِک وَ اسْتِنَامَتِک وَ حُسْنِ الظَّنِّ مِنْک فَإِنَّ الرِّجَالَ یَتَعَرَّضُونَ لِفِرَاسَاتِ الْوُلَاةِ بِتَصَنُّعِهِمْ وَ حُسْنِ خِدْمَتِهِمْ وَ لَیْسَ وَرَاءَ ذَلِک مِنَ النَّصِیحَةِ وَ الْأَمَانَةِ شَیْء» (همان)یعنی: مبادا در گزینش نویسندگان و منشیان، بر تیز هوشی و اطمینان شخصی و خوش باوری خود تکیه نمایی، زیرا افراد زیرک با ظاهر سازی و خوش خدمتی، نظر زمامداران را به خود جلب مینمایند، که در پس این ظاهر سازیها، نه خیرخواهی وجود دارد، و نه از امانتداری نشانی یافت میشود.

امام ﷺ سپس معیارهای انتخاب کارگزاران را برای او بر میشمارد:

«وَ تَوَخَّ مِنْهُمْ أَهْلَ التَّجْرِبَةِ وَ الْحَيَاءِ مِنْ أَهْلِ الْبُيُوتَاتِ الصَّالِحَةِ وَ الْقَدَمِ فِي الْإِسْلَامِ الْمُتَقَدِّمَةِ فَإِنَّهُمْ أَكْرَمُ أَخْلَاقاً وَ أَبْلَغُ فِي عَوَاقِبِ الْأُمُورِ نَظَرا» (همان) يعنى: وكسانى را جستجوكن و برگزين كه تجربه و عَالَمْ فَي الْمُطَامِعِ إِشْرَاقاً وَ أَبْلَغُ فِي عَوَاقِبِ الْأُمُورِ نَظَرا» (همان) يعنى: وكسانى را جستجوكن و برگزين كه تجربه و حيا دارند، از خاندانهاى شايسته و پارساكه در مسلمانى قدمى پيشتر دارند، زيرا اينان داراى اخلاق گرامى ترند و آبروهايى پاكترو طمعشان كم تراست و عاقبت نگريشان فزون تر.

بنابر آموزههای ارزشمند امام علی ﷺ، کفایت مندی افراد، تجربه و علم آنان، در کنار امانت داری و تقوا مؤثر خواهد بود، و انتخاب چنین افرادی برای مناصب حکومتی، از رواج فساد و جرائم اقتصادی پیشگیری خواهد کرد.

# ۳.۱.۳ تخصیص درآمد کافی برای کارگزاران

انسان، همواره در معرض خطا و اشتباه است. انگیزه ی تعرض و دستاندازی به اموال و داراییهایی که در دست او امانت است، آنگاه بوجود میآید که مشکلات اقتصادی فردی و خانوادگی، فرد را زیر فشار قرار دهد. امیرمؤمنان ایک که میدانست، تنها انتخاب افراد شایسته برای مناصب حکومتی برای رهایی از دست درازی به بیتالمال کافی نیست، با تخصیص درآمد کافی برای کارگزاران، حجت را بر آنان تمام نمود. ایشان در عهدنامه ی مالک اشتر او را به این مهم، سفارش مینماید:

«ثُمَّ أَسْبِغْ عَلَيْهِمُ الْأَرْزَاقَ فَإِنَّ ذَلِك قُوَّةٌ لَهُمْ عَلَى اسْتِصْلَاحِ أَنْفُسِهِمْ وَ غِنِّى لَهُمْ عَنْ تَنَاوُلِ مَا تَحْتَ أَيْدِيهِمْ وَ حُجَّةٌ

عَلَيْهِمْ إِنْ خَالَفُوا أَمْرَک أَوْ ثَلَمُوا أَمَانَتَک» (همان) یعنی: سپس روزی فراوان بر آنان ارزانی دار، که با گرفتن حقوق کافی در اصلاح خود بیشتر میکوشند، و با بینیازی، دست به اموال بیتالمال نمیزنند، و اتمام حجّتی است بر آنان اگر فرمانت را نپذیرند یا در امانت تو خیانت کنند.

در نامه ی دیگری که امیرمؤمنان ﷺ به یکی از مأموران جمعآوری زکات نوشته، به خوبی میتوان به توجه ویژه ی حضرت، به پرداخت حقوق مکفی به کارگزاران پی برد:

«إِنَّا مُوَفُّوك حَقَّك فَوَفِّهِمْ حُقُوقَهُم» (سيدرضي، نامهي ٢۶)يعني: [همانگونه که] ما حق تو را به طور کامل ميدهيم، تو هم بايد نسبت به حقوق آنان وفادار باشي.

## ۴.۱.۳ نظارت بر کارگزاران

در هر جامعهای، یکی از مهمترین اموری که رهبر آن جامعه، باید به درستی به آن بپردازد تا آن نظام از گردشی سالم و استوار برخوردار شود، نظارت بر عملکرد مسئولان و کارمندان بخشهای مختلف و بازرسی و پیگیری امور آنهاست. این اصل مهم، خود یکی از اصول سفارش شده ی قرآن کریم می باشد. آنجا که خداوند، پیامبر گرامی خود را گواه اعمال مردم معرفی کرده و فرموده:

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاک شَاهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِيرًا﴾ (الفتح، ٨) يعنى: (اى پيامبر!) ما تو را گواه [بر اعمال آنها] و بشارتگر و هشدار دهنده فرستاديم.

در حکومت علوی نیز، علاوه بر آنکه امیرمؤمنان این خود بدین مسأله اهمیت میداد، از مسئولان نیز میخواست که این امر را به دقت رعایت نمایند (سیدرضی، نامه ی ۵۳).

نظارت بر کارگزاران، در آنان این احساس را به وجود می آورد که همواره تحت کنترل نیروهای نظارتی هستند، و اگر تخلفی از آنان سر زند، مجازات خواهند شد. بنابراین وجود چنین نیروهایی، امکان ارتکاب فساد را، تا حد بسیاری،

کاهش خواهد داد.

با وجود این که امام علی این کارگزارانی شایسته، باتقوا و مطمئن را به کار گماردند، و تدابیری در پیش گیری از جرائم، اتخاذ نمودند، باز هم نسبت به حفظ بیت المال نگران بودند. به همین دلیل بر گماردن نیروهای نظارتی مؤمن و متعهد اصرار داشت، و از امرای بلاد مختلف می خواست، بر کارگزاران خود افرادی را بگمارند:

«ثُمَّ تَفَقَّدُ أَعْمَالَهُمْ وَ ابْعَثِ الْعُيُونَ مِنْ أَهْلِ الصِّدُقِ وَ الْوَفَاءِ عَلَيْهِمْ فَإِنَّ تَعَاهُدَک فِی السِّرِّ لِأُمُورِهِمْ حَدْوَةٌ لَهُمْ عَلَی الْشِعْمَالِ الْأَمَانَةِ وَ الرِّفْقِ بِالرَّعِیَّةِ» (همان)یعنی: سپس رفتار کارگزاران را بررسی کن، و جاسوسانی راستگو، و وفا پیشه بر آنان بگمار، که مراقبت و بازرسی پنهانی تو از کار آنان، سبب امانت داری، و مهربانی با رعیّت خواهد بود.

امیرمؤمنان علی این نظارت و بازرسی را امری ضروری مطرح میکند، و آنرا ضامن امانتداری، خوش رفتاری و درستکاری کارگزاران عنوان مینماید. نامههای رسیده از امام علی این روشن میکند که آن امام همام در دوران زمامداری خویش، همواره بر اعمال و رفتار، مناسبات و حتی نوع زندگی کارگزاران خویش نظارت داشت و تمامی امور مربوط به آنها را مورد بازرسی و پیگیری قرار میداد. به طور کلی می توان گفت در سیستم حکومتی امام علی این کنترل و نظارت، یکی از اساسی ترین محورهای مدیریت ایشان به حساب می آمد.

نوع نگاه امیرمؤمنان ﷺ به افراد جامعه، برگرفته از حسی دلسوزانه و پدرانه بود، و چنان به کارهای مربوط به آنان اهمیت می داد که گویی پدری مهربان به دنبال کار فرزندانش است. این نوع نگاه امام ﷺ در نامه هایی که به کارگزارانش نوشته، منعکس شده است. امام ﷺ به مالک اشتر چنین می نویسد:

«ثُمَّ تَفَقَّدُ مِنْ أُمُورِهِمْ مَا يَتَفَقَّدُ الْوَالِدَانِ مِنْ وَلَدِهِمَا وَ لَا يَتَفَاقَمَنَّ فِي نَفْسِك شَيْءٌ قَوَّيْتَهُمْ بِهِ وَ لَا تَحْقِرَنَّ لُظفاً تَعَاهَدْتَهُمْ بِهِ وَ لَا تَدَعْ تَفَقُّدَ لَطِيفِ أُمُورِهِمْ مَا يَتَفَقَّدُ الْوَالِدَانِ مِنْ وَلَدِهِمَا وَ لَا يَتَفَاقَمَنَّ فِي نَفْسِك شَيْءٌ قَوَّيْتَهُمْ بِهِ وَ لَا تَدَعْ تَفَقُّدَ لَطِيفِ أُمُورِهِمُ اتِّكَالًا عَلَى جَسِيمِهَا بِهِ وَ إِلْ عَلَى جَسِيمِهَا فَإِنَّ لِلْيَسِيرِ مِنْ لُطْفِك مَوْضِعاً يَنْتَفِعُونَ بِهِ وَ لِلْجَسِيمِ مَوْقِعاً لَا يَسْتَغْنُونَ» (همان)يعنى: پس در كارهاى آنان به گونهاى فَإِنَّ لِلْيَسِيرِ مِنْ لُطْفِك مَوْضِعاً يَنْتَفِعُونَ بِهِ وَ لِلْجَسِيمِ مَوْقِعاً لَا يَسْتَغْنُونَ» (همان)يعنى: پس در كارهاى آنان به گونهاى بزرگ

جلوه کند، و نیکوکاری تو نسبت به آنان – هر چند اندک باشد – خوار مپندار، زیرا نیکی، آنان را به خیرخواهی تو خواند، و گمانشان را نسبت به تو نیکو گرداند، و رسیدگی به امور کوچک آنان را به خاطر رسیدگی به کارهای بزرگشان وامگذار، زیرا از نیکی اندک تو سود می برند، و به نیکی های بزرگ تو بی نیاز نیستند.

با توجه به اینکه نظارت در اداره ی یک جامعه نقشی اساسی و مهم دارد، هیچ جامعه ای بدون نظارت و بازرسی نمی تواند به سوی اهداف خود سیر کند، و سلامت و صلابت خود را مستحکم سازد. این مسأله در مدیریت اقتصادی حساس تر و دقیق تر است، چراکه یک جامعه، بدون اقتصادی سالم و پویا نمی تواند رضایت مردم را در پی داشته باشد، و رسیدن به یک اقتصاد سالم و اثر گذار، بدون نظارت بر اعمال و رفتار کارگزاران و دست اندرکاران در بخش مربوط به مسائل مالی جامعه امکان پذیر نخواهد بود.

#### ٢.٣. اقدامات نظارتي

از مجموعهی آموزههای امام ﷺ میتوان دریافت که ایشان بر بخشهای مختلف حکومتی، به دو روش کلی نهان و آشکار نظارت مینمودند:

#### ۱.۲.۳ نظارت به روش نهان

امام ﷺ در عهد نامه ی مالک اشتر از وی میخواهد که با گماردن مأموران مخفی برای نظارت و پیگیری امور کارگزاران، زمینه ی امانت داری و نرمی با مردم را آماده نماید:

«ثُمَّ تَفَقَّدُ أَعْمَالَهُمْ وَ ابْعَثِ الْعُيُونَ مِنْ أَهْلِ الصِّدْقِ وَ الْوَفَاءِ عَلَيْهِمْ فَإِنَّ تَعَاهُدَک فِی السِّرِّ لِأُمُورِهِمْ حَدْوَةٌ لَهُمْ عَلَی الْتَعْمَالِ الْأَمَانَةِ وَ الرِّفْقِ بِالرَّعِیَّةِ» (همان)یعنی: سپس رفتار کارگزاران را بررسی کن، و جاسوسانی راستگو، و وفا پیشه بر آنان بگمار، که مراقبت و بازرسی پنهانی تو از کار آنان، سبب امانت داری، و مهربانی با رعیّت خواهد بود.

امام على ﷺ در نظام مديريتي خود، چنان بر كار مسئولان نظارت ميكرد كه اجازهي كمترين نافرماني و بيعدالتي

به آنان داده نشود. امام علی به محض دریافت گزارش بی عدالتی کارگزاران، به سرعت دست به اقدامات لازم و مناسب میزدند. این دقت و سرعت امام در نامهای که در توبیخ عثمان بن حنیف، به خاطر حضورش در میهمانی یکی از ثروتمندان بصره نوشته، نمایان است (همو، نامه ۴۵).

این نامه نمایانگر میزان دقت و حساسیت امام در نظارت کارگزارش است. به نحوی که امام، گرایش وی را به سرمایه داران تاب نمی آورد و فوراً او را توبیخ می کند.

نامهی دیگری که امام ایل به «مصلقة بن هُبیرة شیبانی»، فرماندار اردشیرخُرِّه، از شهرهای فارس، نوشته بیانگر وجود مأموران مخفی امام ایل برای نظارت بر کارگزاران میباشد (همو، نامهی ۴۳).

نمونه ی دیگری که نشان می دهد امام این از روش نظارت مخفی بر کارگزارانش استفاده می نمودند، حتی کسانی که به آنان اعتماد داردند، قضیه ی شُرَیح است: به امام این گزارش دادند که شریح قاضی در کوفه خانه ی گران قیمتی خریده، و با شهادت شهود، قباله ای برای آن تنظیم کرده است. چون خانه بالاتر از شأن یک کارگزار بود، مورد نکوهش امام این قرار گرفت و حضرت این نامه ی تندی به او نوشت (همو، نامه ی ۳).

شیوه ی نهان و غیر علنی در نظارت فواید ی دارد که یکی از آنها، پیشگیری از خلاف و رفتار نادرست است. در این روش، گزارش کنندگان در محذورهایی که در شیوه ی مستقیم و آشکار نظارت وجود دارد، قرار نمی گیرند، و برای کارگزاران نیز امکان مخفی کردن امور و ظاهر سازی وجود ندارد. علاوه بر این مسائل، در این روش به سرعت می توان جلوی کجی، انحراف و مناسبات نادرست را گرفت (رک: دلشاد تهرانی، رایت درایت، ۱۳۹۰ ش، ص ۱۸۷؛ دلشاد تهرانی، دولت آفتاب، ۱۳۷۹ ش، ص ۴۴۴).

## ۲.۲.۳. نظارت علنی و آشکار

استفاده از شیوه ی نهان به معنای نفی شیوه های دیگر، از جمله شیوه ی نظارت و بازرسی آشکار و علنی نیست. بلکه در مواردی برای برخورد با خلاف و رفتارهای خودکامانه و چیاول گرایانه، لازم است با شیوه ی علنی با خلاف کار برخورد

شود، تا این گونه اعمال و رفتار در امارات و سازمان ها ریشه کن گردد. امیرمؤمنان علی ﷺ در اصول مدیریتی خود از این شیوه نیز استفاده می کردند. حضرت ﷺ در نامه ای که به کعب بن مالک نوشت، به او فرمان داد تا منطقه ای را به شیوه ی علنی و آشکار بازرسی نماید، و از اعمال و رفتار کارگزاران آن منطقه جویا شود (نک: التستری، ۱۳۷۶ ش، ج ۸، ص ۱۳۸؛ نیز ص ۱۵۵؛ الطباطبایی، سید حسن المیر جهانی، ۱۳۴۶ ق، ج ۴، ص ۱۵۸؛ المحمودی، ۱۳۷۶ ش، ج ۴، ص ۱۴۸؛ نیز رک: الیعقوبی، بی تا، ص ۲۰۴ و ۲۰۵، با اندکی تغییر در الفاظ).

## ٣.٢.٣. نظارت بربازار

بازار، تلاشهای اقتصادی جامعه را عرضه میکند و داد و ستد در بازار شکل میگیرد، و بازاریان به گونهای مستقیم با مردم درپیوندند؛ سلامت بازار، سلامت داد و ستد را در پی خواهد داشت. سلامت بازار، بهره وری درست مردم از فرایند تلاشهای اقتصادی و معیشتی را در برخواهد داشت، و بیگمان اولین ضرر ناهنجاری در روابط نادرست در داد و ستد بازار، متوجه مردم خواهد بود.

علی این به لحاظ اهمیت بازار و نقش آفرینی شگرف آن در اقتصاد و معیشت مردم، به گونهای مستقیم بر بازار و چگونگی داد و ستد در آن، نظارت می کرد. آن بزرگوار هر روز صبح به بازار کوفه می رفت، و به تعبیر «راوی» چونان معلم کودکان، بازاریان را به تقوا و دوری از کم فروشی، دروغ، خیانت و ظلم سفارش می کرد. متونی که این نظارت مستقیم را گزارش کرده، بسی خواندنی و درس آموز است (نک: الکلینی، أبوجعفر محمد بن یعقوب، ۱۴۰۷ ق، ج۵، ص ۱۵۰؛ الطوسی، تهذیب الأحکام، ۱۴۰۷ق، ج۷، ص ۶؛ المجلسی، محمد باقر بن محمد تقی، ملاذ الأخیار فی فهم تهذیب الأخبار، ۱۴۰۶ ق، ج۱۰، ص ۴۶؛ الفیض الکاشانی، محمد محسن، ۱۴۰۶ ق، ج۱۷، ص ۱۴۰۴؛ المجلسی، محمد باقر بن محمد تقی، مرآة العقول، ۱۴۰۴ ق، ج۱۹، ص ۱۳۳). امام هی در میان مسلمانان فریاد بر می آورد که در معامله «غش» نکنند، احتکار را روا ندارند، انصاف را پیشه سازند و کالا را بدان گونه که هست، عرضه کنند، نیک نمایی نکنند، با مراجعه کنندگان با خلق و خوی انسانی برخورد کنند، به هنگام خرید کالا، فروشنده را کمارزش نسازند، و چون آهنگ

فروش چیزی داشتند، کالای خود را چنین و چنان وا ننمایند. همه ی این گفتارها و هشدارها و توصیههای امام علیه به بازاریان در رعایت انصاف، عدالت و خلق و خوی انسانی و کرامت و رادمردی شایان توجهاند.

گزارش امام حسین ﷺ نیز از نظارت امام علی ﷺ بر بازار بسیار آوزنده و خواندنی است (رک: ابن اشعث، بیتا، ص ۲۳۸ – ۲۳۹؛ النوری الطبرسی، ۱۴۰۸ ق، ج ۱۶، ص ۱۵۷.).

نقلهای بسیاری از روش نظارتی امیرمؤمنان این بر بازار وارد شده که اهمیت این اصل را در سیره ی آن بزرگوار نشان می دهد (رک: التمیمی المغربی، ۱۳۸۵ ش، ج۲، ص ۵۳۸؛ النوری الطبرسی، ۱۴۰۸ ق، ج۲۳، ص ۱۳۸؛ الطبرسی، الحسن بن الفضل، مکارم الأخلاق، ۱۴۱۲ ق، ص ۱۱۲؛ المجلسی، محمد باقر بن محمد تقی، بحار الانوار، ۱۴۰۳ق، ج۷۶، ص ۳۱۰).

امیرمؤمنان ﷺ علاوه بر نظارت مستقیم توسط خویش، بازار شهرها را با نیروهای نظارتی نیز، زیر نظر داشت، تا به مردم ستم روا ندارند و با گران فروشی و احتکار اساس نظام را تضعیف نکنند (التمیمی المغربی، ۱۳۸۵ ش، ۲۶، ص ۵۳۲ النوری الطبرسی، ۱۴۰۸ ق، ج۷۷، ص ۳۷۹).

بنابراین در سیستم حکومتی امام علی ﷺ کنترل و نظارت یکی از اساسی ترین محورهای مدیریتی به حساب می آمد و امام، کار همه ی کارگزاران را به وسیله ی نیروهای مؤمن ارزیابی می فرمود و سریع و به موقع عکس العمل نشان می داد.

#### ٣.٣. اقدامات جزایی

در سیره ی مدیریتی امیرمؤمنان ﷺ، تجاوز به حقوق اجتماعی و داراییهای مردمی، جرم بزرگی بود و مجازات سنگینی در پی داشت. چنان چه پس از اجرای تمامی اقدامات پیشگیرانه از سوی امام، گزارشهایی مبنی بر ارتکاب جرایم و مفاسد کارگزاران، به دست امام میرسید، حضرت اقدامات سرکوبگرانه را اجرا می نمود.

در برابر مجازاتها و مفاسد رخداده از سوی افراد مختلف نیز، امام ﷺ سیرهای ویژه و کارآمد داشت. حضرت ﷺ در

تنبیه و مجازات مجرمان، به نوع جرم ارتکابی، ویژگیهای شخصیتی مجرمان و جایگاه اجتماعی آنان توجه داشت. در نگاه امیرمؤمنان علیه مجازات باید درست، به اندازه و متناسب با جرم مجرم باشد تا تأثیری مثبت و سازنده از خود برجای گذارد:

«الْإِفْرَاطُ فِى الْمَلَامَةِ يَشُبُّ نَارَ اللَّجَاجَة» (الآمدى التيمى، ١٣۶۶ ش، ص ٢٢٣؛ در المجلسى، محمد باقر، بحارالانوار، ١۴٠٣ ق، ص ١٢٠ أمده است «يَشُبُّ نِيرَانَ اللَّجَاج»)يعنى:افراط در سرزنش، آتش لجاجت را افزون مىكند.

بنابراین امیرمؤمنان هی با در نظر گرفتن همه ی جوانب و به تناسب شناختی که از اطرافیان خود داشت، برخی از مجرمان را فقط با نوشتن نامه ی سرزنش آمیز (مانند نامه ای که به عثمان بن حنیف، فرماندار بصره، نوشت و او را به خاطر شرکت در یک مهمانی اشرافی سرزنش نمود. ن.ک: سیدرضی، نامه ی ۴۵) و برخی را با برکناری از کار و برخی دیگر را با مجازات های سنگین تری چون تنبیه بدنی و زندانی کردن، اشتهار (مانند منذر بن جارود و ابن هرمه) و ... مجازات می نمود.

# ۱.۳.۳. سختگیری نسبت به اقوام و یاران نزدیک

امیرمؤمنان ﷺ در بخشهایی از عهد نامه ی مالک اشتر، به او دستور می دهد، در صورتی که یکی از نزدیکان او خیانت ورزید، با او چنین کند:

«فَإِنْ أَحَدٌ مِنْهُمْ بَسَطَ يَدَهُ إِلَى خِيَانَةٍ اجْتَمَعَتْ بِهَا عَلَيْهِ عِنْدَک أَخْبَارُ عُيُونِک اکْتَفَيْتَ بِذَلِک شَاهِداً فَبَسَطْتَ عَلَيْهِ الْعُقُوبَةَ فِى بَدَنِهِ وَ أَخَذْتَهُ بِمَا أَصَابَ مِنْ عَمَلِهِ ثُمَّ نَصَبْتَهُ بِمَقَامِ الْمَذَلَّةِ وَ وَسَمْتَهُ بِالْخِيَانَةِ وَ قَلَّدْتَهُ عَارَ التُّهَمَةِ» (سيدرضى، الْعُقُوبَةَ فِى بَدَنِهِ وَ أَخَذْتَهُ بِمَا أَصَابَ مِنْ عَمَلِهِ ثُمَّ نَصَبْتَهُ بِمَقَامِ الْمَذَلَّةِ وَ وَسَمْتَهُ بِالْخِيَانَةِ وَ قَلَّدْتَهُ عَارَ التُّهَمَةِ» (سيدرضى، نامه ي الرقان دستش را به خيانت گشود و گزارش ديده بانانت همگى بر خيانت او همداستان بود، بدين گواه بسنده کن، و کيفر او را با تننبيه بدنى بدو برسان و آن چه بدست آورده بستان. سپس او را در جايگاه خوارى بدار و خيانت کار شمار و طوق بدنامى را در گردنش آر.

امام الملا نسبت به رفتارهای نزدیکان خود بسیار حساس بودند، چنان که در نامهای به مصقله بن هبیره، که در مورد بیت المال دست و دلبازی به خرج داده بود، می نویسد:

«بَلَغَنِى عَنْکَ أَمْرٌ إِنْ كُنْتَ فَعَلْتُهُ فَقَدْ أَسْخَطْتَ إِلَهَک وَ عَصَیْتَ إِمَامَک أَنْکَ تَقْسِمُ فَیْءَ الْمُسْلِمِینَ الَّذِی حَازَتُهُ رِمَاحُهُمْ وَ مُرِیلَ عُنْکَ أَمْرٌ إِنْ كُنْتَ فَعَلْتُهُ فَقَدْ أَسْخَطْتَ إِلَهَک وَ عَصَیْتَ إِمَامَک أَنْکَ فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ لَئِنْ کَانَ ذَلِک حَقًا لَتَحِدَنَ خُيُولُهُمْ وَ أُرِيقَتْ عَلَيْهِ وَمَاوُهُمْ فِيمَنِ اعْتَامَک مِنْ أَعْرَابِ قَوْمِک فَوَالَّذِی فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ لَئِنْ کَانَ ذَلِک حَقًا لَتَحِدَنَ لَک عَلَیً هَوَاناً وَ لَتَخِفَّنَ عِنْدِی مِیزَاناً فَلَا تَسْتَهِنْ بِحَقِّ رَبِّک وَ لَا تُصْلِحْ دُنْیَاک بِمَحْقِ دِینِک فَتَکُونَ مِنَ الْأَخْسَرِینَ أَعْمَالًا أَلَا وَإِنَّ حَقَّ مَنْ قِبَلَک وَ قِبَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِینَ فِی قِسْمَةِ هَذَا الْفَیْءِ سَوَاءٌ یَرِدُونَ عِنْدِی عَلَیْهِ وَ یَصُدُرُونَ عَنْه» (سیدرضی، أَلَا وَ إِنَّ حَقَّ مَنْ قِبَلَک وَ قِبَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِینَ فِی قِسْمَةِ هَذَا الْفَیْءِ سَوَاءٌ یَرِدُونَ عِنْدِی عَلَیْهِ وَ یَصُدُرُونَ عَنْه» (سیدرضی، أَلَا وَ إِنَّ حَقَّ مَنْ قِبَلَک وَ قِبَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِینَ فِی قِسْمَةِ هَذَا الْفَیْءِ سَوَاءٌ یَردُونَ عِنْدِی عَلَیْهِ وَ یَصُدُرُونَ عَنْه» (سیدرضی، انمه کی ۲۶ و قَبَلَت مِن دادند که اگر چنان کرده باشی، خدای خود را به خشم آورده ای با ریخته شدن خون هایشان فرمانی کرده ای به خدایی که دانه را شکافت، و پدیده ها را آفرید، اگر این گزارش درست باشد، در نزد من خوار شده و منزلت تو سبک گردیده است! پس حق پروردگارت را سبک مشمار، و دنیای خود را با نابودی دین آباد نکن، که زیانکارترین انسانی، آگاه باش، حق مسلمانانی که نزد من یا پیش مشمار، و دنیای خود را با نابودی دین آباد نکن، که زیانکارترین انسانی، آگاه باش، حق مسلمانانی که نزد من یا پیش و هستند در تقسیم بیتالمال مساوی است، همه باید به نزد من آیند و سهم خود را از من گیرند.

امیرمؤمنان پی نسبت به بیتالمال، بسیار دقت می کرد و در برابر کم و زیاد شدن چیزی از آن، به شدت عکسالعمل نشان می داد. نقل شده یکی از دختران امام، پی از ابو رافع که خزانه دارد بیتالمال بود، گردنبندی امانت گرفت و ضمانت کرد که پس از سه روز آن را بازگرداند. وقتی امام پی متوجه گردنبند شد، ابورافع را نکوهش کرد و دستور داد آن را به بیتالمال باز گرداند وگرنه از جانب حضرت پی عقوبت می شود. امام پی سپس رو به ابورافع کرد و فرمود: «اگر دخترم آن را به صورت عاریهی مضمونه نگرفته بود، اولین زن هاشمی بود که دستش به خاطر دزدی قطع می شد» وقتی دختر امام پی این سخن را شنید و به پدرش اعتراض کرد که من فقط آن را عاریه گرفتم و قول دادم به بیتالمال برگردانم، امام پی فرمود: «دخترم از حق کنارهگیری نکن. آیا همهی زنان مهاجر، در عید قربان می توانستند از این نوع مروارید استفاده کنند؟»(ابن شهر آشوب، ۱۳۷۹ ش، ج۲، ص ۱۰۵؛ المجلسی، محمدتقی، روضة المتقین، ۱۳۰۶ ق، ج۰۰، ص

٢٣۴؛ الفيض الكاشاني، ١٤٠۶ ق، ج١٥، ص ٥٥٣؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ١٤٠٧ ق، ج١٠، ص ١٥٢).

آنگاه که کارگزاران، چنین رفتاری را از رهبر جامعه، در برابر نزدیک ترین افرادش، ببینند، به خود جرأت تخلف نمی دهند و این مسأله، باعث کاهش قابل توجهی از جرایم و مفاسد خواهد شد.

نمونه ی دیگری که امام این ازدیکان خود، برخورد نمودند، واکنش ایشان در برابر دست درازی ابن عباس، پسر عموی امیرمؤمنان این است. امام این نامه ی تندی به او نوشت و در ضمن آن فرمود:

«أَمَّا بَعْدُ فَإِنِّي كُنْتُ أَشْرَكْتُك فِي أَمَانَتِي وَ جَعَلْتُك شِعَارِي وَ بِطَانَتِي وَ لَمْ يَكُنْ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِي أَوْثَقَ مِنْك فِي نَفْسِي لِمُواسَاتِي وَ مُوازَرَتِي وَ أَدَاءِ الْأَمَانَةِ إِلَيَّ فَلَمَّا رَأَيْتَ الزَّمَانَ عَلَى ابْن عَمِّك قَدْ كَلِبَ وَ الْعَدُوَّ قَدْ حَرِبَ وَ أَمَانَةَ النَّاس قَدْ خَزِيتُ ... خُنْتَهُ مَعَ الْخَائِنِينَ فَلَا ابْنَ عَمِّك آسَيْتَ وَ لَا الْأَمَانَةَ أَدَّيْتَ ... فَاتَّق اللهَ وَ ارْدُدْ إِلَى هَؤُلَاءِ الْقَوْمِ أَمْوَالَهُمْ فَإِنَّك إِنْ لَمْ تَفْعَلْ ثُمَّ أَمْكَنَنِي اللهُ مِنْك لَأُعْذِرَنَّ إِلَى اللهِ فِيك وَ لَأَضْرِبَنَّك بِسَيْفِي الَّذِي مَا ضَرَبْتُ بِهِ أَحَداً إِلَّا دَخَلَ النَّارَ وَ وَ اللهِ لَوْ أَنَّ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ فَعَلَا مِثْلَ الَّذِي فَعَلْتَ مَا كَانَتْ لَهُمَا عِنْدِي هَوَادَةٌ وَ لَا ظَفِرَا مِنِّي بإرَادَةٍ حَتَّى آخُذَ الْحَقَّ مِنْهُمَا وَأُزيحَ الْبَاطِلَ عَنْ مَظْلَمَتِهِمَا وَ أُقْسِمُ بِاللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ مَا يَسُرُّني أَنَّ مَا أَخَذْتَهُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ حَلَالٌ لِي أَتْرُكُهُ مِيرَاثاً لِمَنْ بَعْدِي فَضَحّ رُوَيْداً فَكَأَنَّك قَدْ بَلَغْتَ الْمَدَى وَ دُفِنْتَ تَحْتَ الثَّرَى وَ عُرِضَتْ عَلَيْك أَعْمَالُك بِالْمَحَلِّ الَّذِي يُنَادِي الظَّالِمُ فِيهِ بِالْحَسْرَةِ وَ يَتَمَنَّى الْمُضَيِّعُ فِيهِ الرَّجْعَةَ وَ لاتَ حِينَ مَناصِ» يعني: همانا من تو را در امانت خود شركت دادم، و همراز خود گرفتم، و هيچ يك از افراد خاندانم برای یاری و مدد کاری، و امانت داری، چون تو مورد اعتمادم نبود. آن هنگام که دیدی روزگار بر پسر عمویت سخت گرفته، و دشمن به او هجوم آورده، و امانت مسلمانان تباه گردیده ... با دیگر خیانت کنندگان خیانت کردی. نه پسر عمویت را یاری کردی، و نه امانتها را رساندی...پس از خدا بترس، و اموال آنان را باز گردان، و اگر چنین نکنی و خدا مرا فرصت دهد تا بر تو دست یابم، تو را کیفر خواهم کرد، که نزد خدا عذرخواه من باشد، و با شمشیری تو را میزنم که به هر کس زدم وارد دوزخ گردید. سوگند به خدا! اگر حسن و حسین چنان میکردند که تو انجام دادی، از من روی خوش نمی دیدند و به آرزو نمی رسیدند تا آن که حق را از آنان باز پس ستانم، و باطلی را که به دستم پدید آمده نابود سازم.

به پروردگار جهانیان سوگند، اگر آن چه که تو از اموال مسلمانان به نا حق بردی، بر من حلال بود، خشنود نبودم که آن را میراث بازماندگانم قرار دهم، پس دست نگه دار و اندیشه نما، فکر کن که به پایان زندگی رسیده ای، و در زیر خاک ها پنهان شده، و اعمال تو را بر تو عرضه داشتند، آن جا که ستم کار با حسرت فریاد می زند، و تباه کننده عمر و فرصت ها، آرزوی بازگشت دارد امّا «راه فرار و چاره مسدود است».

## ۲.۳.۳. سختگیری نسبت به والیان و کارگزاران دولتی

نامهها و نقلهای رسیده از شیوه ی جزایی امام علی ﷺ حاکی از این است که مجازاتهای شدیدی را که امام، در مورد کارگزاران و کارکنان دولتی اتخاذ میکردند، برای اشخاص غیر دولتی در نظر نمیگرفتند.

آنگاه که گزارشی از تخلف کارگزاری، به امام هی میرسید، حضرت هی در ابتدا نامهای به فرد مینوشت و از او توضیح میخواست و چون جرمش به اثبات میرسید، در نامهای جرمش را شرح میداد و او را احضار مینمود یا فرد امینی را برای مجازات او می فرستاد.

امام علی ﷺ فرستاده ای را نزد زیاد فرستاد تا مالیاتهایی را که جمع کرده بود، از او بستاند. زیاد به فرستاده گفت: کُردها مالیاتها را نابود کرده اند، اما تو این سخن را به امام ﷺ نگو. امام چون از این ماجرا با خبر شد و دانست که زیاد دروغ گفته، نامه ای به او نوشت و فرمود: «فرستاده ام خبری شگفت به من داد، گفت که تو میان خود و او گفته ای که دروغ گفته، نامه ای به او نوشت و فرمود: «فرستاده ام خبری شگفت به من داد، گفت که تو میان خود و او گفته ای زیاد کُردها تو را برانگیخته اند تا بسیاری از خراج را بر خود شکسته ای و به او گفته ای که امیرمؤمنان را بدان خبر مده، ای زیاد به خدا سوگند همانا تو دروغ گویی و هر آینه اگر خراجت را نفرستادی چنان بر تو فشار آورم که تو را تهی دست و سنگین بار سازد جز آن که آن چه را از خراج نقض کرده ای، در عهده گیری» (ن.ک: البلاذری، ۱۴۱۷ ق، ج ۲، ص ۱۶۲؛ الیعقوبی، بی تا، ج۲، ص ۲۰۴).

شیوه های مجازات والیان مجرم، از سوی امیرمؤمنان، بسیار سرسختانه و در عین حال، اثر بخش بود. امام ﷺ در مواردی به شلاق زدن مجرم اقدام می کرد و همه ی اموالی را که در اختیار گرفته بود، به بیت المال باز می گرداند و گاه با

شهره کردن فرد، درس عبرتی برای دیگر کارگزاران به شمار می آمد.

این مجازات در مورد «ابن هرمه» که خود، مأمور مراقبت و نظارت بازار اهواز بود، به جرم رشوه خواری اش، اجرا شد:

«إِذَا قَرَأْتَ كِتَابِى فَنَحِّ ابْنَ هَرْمَةَ عَنِ السُّوقِ وَ أَوْقِفْهُ لِلنَّاسِ وَ اسْجُنْهُ وَ نَادِ عَلَيْهِ وَ اكْتُبْ إِلَى أَهْلِ عَمَلِك تُعْلِمُهُمْ رَأْيِى فَيْحِ ابْنَ هَرْمَةَ عَنِ السُّوقِ وَ أَوْقِفْهُ لِلنَّاسِ وَ اسْجُنْهُ وَ نَادِ عَلَيْهِ وَ اكْتُبْ إِلَى أَهْلِ عَمَلِك تُعْلِمُهُمْ رَأْيِى فِيهِ» (التميمى المغربى، ١٣٨٥ ش، ج٢، ص ٤٣٢؛ النورى الطبرسى، ١٣٠٨ ق، ج١٧، ص ٣٧٩) يعنى: هنگامى كه نامه ى مرا خواندى، ابن هرمه را از نظارت بازار بركنار دار، و او را به مردم معرّفى كن، و به زندانش افكن، و رسوايش ساز، و به همه ى بخش هاى تابع «اهواز» بنويس كه من اين گونه عقوبتى (شديد) براى او معيّن كردهام.

امام علی ﷺ این شیوه ی جزایی را به فرماندهان خود نیز سفارش مینمود تا در برابر مجرمان، آن را به کار برند و از به وجود آمدن ناهنجاری های ناشی از جرایم کارگزاران جلوگیری نمایند.

#### ٣.٣.٣. مسامحه در مجازات اشخاص غیر دولتی

امام علی ﷺ در بخش هایی از نامه ی مشهور خود به مالک اشتر، پس از آنکه به خطر وجود احتکار در جامعه ، از سوی برخی بازرگانان ، اشاره می کند ، از او می خواهد با جرم آنان برخورد نماید:

«وَاعْلَمْ مَعَ ذَلِک أَنَّ فِی کَثِیرٍ مِنْهُمْ ضِیقاً فَاحِشاً وَ شُحّاً قَبِیحاً وَاحْتِکَاراً لِلْمَنَافِعِ وَ تَحَکُّماً فِی الْبِیَاعَاتِ وَ ذَلِک بَابُ مَضَرَّةٍ لِلْعَامَّةِ وَ عَیْبٌ عَلَی الْوُلَاةِ فَامْنَعْ مِنَ الاِحْتِکَارِ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ ص مَنَعَ مِنْهُ وَ لْیَکُنِ الْبَیْعُ بَیْعاً سَمْحاً بِمَوَازِینِ عَدْلٍ وَ أَسْعَارٍ لَلْعَامَّةِ وَ عَیْبٌ عِلَی الْوُلَاةِ فَامْنَعْ مِنَ الاِحْتِکَارِ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ ص مَنَعَ مِنْهُ وَ لْیَکُنِ الْبَیْعُ بَیْعاً سَمْحاً بِمَوَازِینِ عَدْلٍ وَ أَسْعَارٍ لَا تُعْدَى فَهْیِک إِیّاهُ فَنَکِّلْ بِهِ وَ عَاقِبْهُ فِی غَیْرِ إِسْرَاف» (سیدرضی، لا تُجْحِفُ بِالْفَرِیقَیْنِ مِنَ الْبَائِعِ وَ الْمُبْتَاعِ فَمَنْ قَارَفَ حُکْرَةً بَعْدَ نَهْیِک إِیّاهُ فَنَکِلْ بِهِ وَ عَاقِبْهُ فِی غَیْرِ إِسْرَاف» (سیدرضی، نامه ی ۵۳) یعنی: این را هم بدان که در میان بازرگانان، کسانی هم هستند که تنگ نظر و بد معامله و بخیل و احتکار کنندهاند، که تنها با زورگویی به سود خود میاندیشند و کالا را به هر قیمتی که میخواهند، میفروشند، که این سود جویی و گران فروشی برای همه ی افراد جامعه زیان بار، و عیب بزرگی بر زمامدار است. پس، از احتکار کالا جلوگیری کن، که رسول خدا ﷺ از آن جلوگیری میکرد، باید خرید و فروش در جامعه ی اسلامی، به سادگی و با موازین عدالت انجام گیرد، با نرخهایی که بر فروشنده و خریدار زیانی نرساند، کسی که پس از منع تو احتکار کند، او را کیفر ده تا عبرت دیگران

شود، امّا در کیفر او اسراف نکن.

نکته ی قابل توجه در نامه ی امام این است که ، امام این ار مالک می خواهد که در برابر جرایم بازرگانان محتکر، زیادروی نکند و به نحوی برخورد نکند که به تشکیلات اقتصادی جامعه ، آسیب وارد کرده ، سرمایه گذاری را کاهش دهد. شاید علت این برخورد ، این باشد که ممکن است مجازاتهای شدید و خشن سبب ترس آنان از سرمایه گذاری ، و در نتیجه ، کاهش آن و خروج سرمایه از جامعه شود . این در حالی است که کارگزاران ، به اموال عمومی دستبرد زده اند و به ملت و دولت ، که آنان را امین دانسته اند ، پشت کرده و خیانت ورزیده اند (سرکشیان ، ۱۳۸۸ ش ، ص ۷۶) .

#### ۴. نتيجه

دقت در سیره ی امیرمؤمنان این در بخش اقتصادی، نشان می دهد که ایشان حتی در مسائل خرد مملکتی نیز، بر اساس اصول حقیقی قرآن عمل می نمودند. یکی از این اصول، اصل مبارزه با نابسامانیهای اقتصادی است. در این زمینه امام با سه اقدام مهم، به سامان دادن اقتصاد به هم ریخته ی آن دوره پرداخت. یکی، اقدام عملی پیشگیرانه که با رسیدگی به بیت المال و وضعیت معیشت مردم به ترمیم زیرساختهای جامعه منتهی شد و دیگری، اقدامات پیشگیرانه بود که با شفاف سازی زندگی خود به عنوان رهبر جامعه و اصرار بر گماردن شایستگان در کارها و تخصیص درآمد کافی برای کارگزاران و نظارت بر کارهای آنان محقق شد. سومین اقدام موثر ایشان، اقدام جزایی بود که در مورد اقوام و نرمی بود.

## منابع

۱ .*قرآن کری*م

- ٢. ابن ابي الحديد، عبد الحميد بن هبه الله، شرح نهج البلاغه، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ١۴٠٢ ق.
  - ٣. ابن اشعث، محمد بن محمد، الجعفريات (الأشعثيات)، تهران: مكتبة النينوى الحديثة، بي تا.
- ۴. ابن الطقطقي، محمد بن على بن طباطبا، *الفخرى في الآداب السلطانية و الدول الاسلامية*، تحقيق: عبد القادر

- محمد مايو، بيروت: دار القلم العربي، ١٤١٨ ق.
- ۵. ابن شعبه الحراني، أبو محمد حسن بن على بن الحسين، تحف العقول عن آل رسول، تحقيق على اكبر الغفارى، قم: جامعة المدرسين، ۱۴۰۴ ق.
  - ع. ابن شهرآشوب، أبو جعفر محمد بن على السَّروي المازندراني، المناقب، قم: علامه، ١٣٧٩ ق.
  - ٧. الآمدي التيمي، عبد الواحد بن محمد، تصنيف غرر الحكم و درر الكلم، قم: مكتبة الاعلام الاسلامية، ١٣۶۶ ش.
    - ۸. البلاذری، احمد بن یحیی، أنساب الأشراف، بیروت: دار الفكر، ۱۴۱۷ ق.
    - ۹. التسترى، محمد تقى، بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة، تهران: موسسه انتشارات اميركبير، ١٣٧۶ ش.
- ۱۰.التميمى المغربى، أبوحنيفة النعمان بن محمد، *دعائم الاسلام و ذكر الحلال و الحرام و القضيا و الأحكام*، تحقيق آصف الفيضى، قم: مؤسسة آل البيت المنظم، ١٣٨٥ ش.
  - ۱۱.دلشاد تهرانی، مصطفی، *دولت آفتاب: اندیشه ی سیاسی و سیره ی حکومتی علی این چ*، تهران: دریا، ۱۳۷۹ ش.
    - ۱۲.همو، رایت درایت، *اخلاق مدیریتی در عهدنامه مالک اشتر*، تهران: دریا، ۱۳۹۰ ش.
- ۱۳.سرکشیان، محمد حسین، سازو کارهای مبارزه با مفاسد اقتصادی در نظام حکومتی امام علی این ، مجله ی کارآگاه، ش ۷، ۱۳۸۸ ش.
  - ۱۴. سيدرضي، نهج البلاغه، به كوشش صبحي صالح، بيروت: ١٣٨٧ق.
- ۱۵.الطباطبایی، سید حسن المیر جهانی، مصباح البلاغة فی مشکاة الصیاغة، بیجا، نشر حسن المیرجهانی الطباطبایی، ۱۳۴۶ ق.
- ۱۶. طباطبایی، محمد حسین، *المیزان فی تفسیر القرآن*، دفتر انتشارات اسلامی جامعه ی مدرسین حوزه علمیه، قم: ۱۴۱۷ ق.
  - ١٧. الطبرسي، الحسن بن الفضل، مكارم الأخلاق، قم: الشريف الرضي، ١٤١٢ ق.

- ١٨. الطوسى، ابو جعفر محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، تحقيق خرسان، تهران: دار الكتب الإسلاميه، ١۴٠٧ ق.
  - ١٩. الفيض الكاشاني، محمد محسن، الوافي، الاصفهان: المكتبة الامام أمير المؤمنين، ١۴٠۶ ق.
- ۰ ۲. الكلينى، أبوجعفر محمد بن يعقوب، الكافى، صححه و علق عليه على اكبر الغفارى، طهران: دارالكتب الاسلامية، ١٢٠٧ ق.
- ٢١.المجلسى، محمد باقر بن محمد تقى، مرآة العقول فى شرح أخبار آل الرسول، تهران: دار الكتب الإسلامية، ١٠٠۴ ق.
- ٢٢. همو، ملاذ الأخيار في فهم تهذيب الأخبار، محقق: مهدى رجائي، قم: كتابخانه آيه الله مرعشي نجفي، ١۴٠۶ ق.
  - ٢٣. المجلسي، محمدتقي، بحار الانوار الجامعة لدرر أخبار الائمة الاطهار، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٣٠٣ ق.
- ۲۴.همو، روضة المتقین فی شرح من لا یحضره الفقیه ، موسوی کرمانی ، حسین و اشتهاردی علی پناه ، قم: مؤسسه فرهنگی اسلامی کوشانبور ، ۱۴۰۶ ق .
- ۲۵. المحمودی، محمد باقر، نهج السعادة فی مستدرک نهج البلاغة ، تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۶ ش.
- ۲۶.النورى الطبرسى، حسين بن محمدتقى، مستدرك الوسائل و مستبط المسائل، الطبعه الثانية، بيروت: مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، ۱۴۰۸ ق.
  - ۲۷ اليعقوبي، احمد بن أبي يعقوب بن جعفر، تاريخ اليعقوبي، بيروت: دار صادر، بي تا.

# علل و آثار کاهش حیا و افزایش بی حیایی و راهکارهای برونرفت از این وضعیت

چکیده: بعضی از آموزه های دینی علی رغم بنیادی بودن و اهمیت خاص در سلسله ی معارف اسلامی، متأسفانه کمتر به چشم آمده و مورد تجزیه و تحلیل قرار می گیرند. شاید بتوان مقوله ی «حیا» را مهم ترین از این نوع آموزه هایی دانست که مورد کم مهری اندیشمندان و صاحب نظران اسلامی قرار گرفته است؛ به خصوص در این دوران که به حق عنوان «دوران بي حيايي» را بر آن مي توان نهاد. در اين مقاله سعى بر آن شده است تا علاوه بر ارائهی تعریف جدیدی از «حیا»، جایگاه والای آن در آیات و روایات بررسی گردد. در ادامه به کالبدشکافی پیکرهی «حیا» پرداخته می شود تا از رهگذر آن دقیق تر و عمیق تر بتوان به اثرات و تأثیرات آن بر رفتار متقابل فرد و جامعه پرداخت. از دیگرسو فقدان حیا که در اصطلاح «وقاحت» نامیده می شود، در نزد فرد و جامعه مضرات جبران ناپذیری دارد که مطمح نظر نگارنده بوده است. با شناخت کامل از جایگاه رفیع «حیاء» و پی بردن به اینکه فقدان و کمبود صفتِ محوری فوق در افراد جامعه چه آسیبهای اساسی بر پیکره ی جامعه دینی در نهادهای مختلف آن وارد می سازد، حساسیت و به تبع آن تلاش در جهت ارتقاء سطح حیامندی در ابعاد فوق الذکر ایجاد می شود؛ و این تلاش در قالبهای پژوهشی و آموزشی تجلی مییابد. تحقیقات نظری و کاربردی یژوهشگران متعهد در کنار آموزشهای عمومی و خصوصی توسط مجریان متخصص و متدین، فضای جامعه را سرشار از حیا و شرم حضور در محضر حق تعالی خواهد نمود.

**کلید واژهها:** حیا، وقاحت، مدیریت نفس، نظم دهی، پژوهش، آموزش، بازدارندگی، وادارندگی سید علی قاسمی شهری دانشجوی کارشناسی ارشد تفسیر قرآن دانشگاه علوم و معارف قرآن مشهد ahmad18ali@gmail.com

پیشینهی مقاله

دریافت: ۱۳۹۵/۴/۷ پذیرش: ۱۳۹۵/۸/۳

دانش نامهى علوم قرآن وحديث

سال سوم، شمارهی ششم، پاییزو زمستان ۱۳۹۵، صفحات ۱۱۹ تا ۱۶۰



#### ۱. مقدمه

اگرانسانها به دنبال سعادت و کامیابی باشند، آن میسر نیست مگر با اعتصام به ریسمان محکم الهی که همان دین است؛ و اگر بخواهیم دین را در یک صفت اخلاقی از بین این همه صفات منحصر نماییم، به بیان رسول مکرّم اسلام آن صفت جامع اخلاقی نیست مگر «حیا»: «الحیاء هُوَالدّین کلُه» (پاینده،۱۳۸۲ ش، س۴۵۳). تعبیرات شگرفی که در مورد حیاء در روایات و سخنان اندیشمندان دینی بکار رفته نشان از مقام متعالی این فضیلت اخلاقی دارد. با مطالعه یکایک این سخنان و به خصوص گفتارهای نغز و لطیف پیامبر و ائمه طاهرین پی رمزگشایی از آنها، از زوایای مختلف به اهمیت حیاء، کارکردهای حیاء، منافع حیاء و راهکارهای ارتقاء سطح حیامندی فرد و جامعه دستیافته میشود. در یک بیان کلی حیاء سبب ایجاد نظم درونی برای فرد و نظم خارجی برای جامعه میشود که چگونگی و کیفیت این نظم دهی بررسی میشود. دیگر واژه ی مرتبط با حیاء، «وقاحت» است که ضد و نقیض حیاء است. وقاحت یعنی بی حیایی و بی شرمی در ارتباط با همان نظم موجود در حیاء نیز قابل تعریف است؛ به این معنا که وقاحت و بی حیایی مؤثرترین عامل

در این مقاله سعی بر آن شده است تا این دو واژه مهم و حیاتی در زندگی معنوی انسان مورد بررسی قرار بگیرند تا در پرتو این شناسایی بتوان به راهکارهایی در جهت تعدیل و پاکسازی و ارتقاء معنوی سطح زندگی فردی و جمعی دست بافت.

در به هم ریختگی و هرج و مرج اخلاقی اجتماعی است.

## ۲. معنای لغوی حیا

ابتدا ضروری است نگاهی گذرا به معنای لغوی حیا در دیدگاه لغت شناسان داشته باشیم تا بتوانیم عناصر مشترک در این تعریف را بیابیم.

«وَالحَياءُ: انقباضُ النَّفسِ عنِ القَبائحِ و تركُهُ»(راغب اصفهانی، ۱۴۲۷ ق، ص ۲۷۰). یعنی: خودداری نفس از زشتیها و ترک آنهاست.

«(ح) و (ک) و (ا) که دارای دو معنا است: یکی از آنها خلاف مرگ و موت و دیگری (استحیاء) است که ضد وقاحت است. معنای اول همان معنای زندگی (حیات و حیوان) است که ضد مرگ است و از این جهت باران (حیا) نامیده شده است که بوسیله آن زمین زنده می شود. و معنای دیگر (استحییت) است که از مصدر (استحیاء) اخذ شده است. در اینجا (حیاء) به معنای فرج شتر ماده و رحم آن است» (ابن فارس، بیتا، ج ۲، ص ۱۲۳).

«حیا،عبارت است از دگرگونی حال و انکساری که به جهت ترس از آنچه عیب شمرده و نکوهش می شود، حاصل میگردد» (فخرالدین طریحی، ۱۳۷۵ ش، ج ۱، ص ۴۸۲).

و در جایی دیگر نیز میگوید: «حیا، عبارت است از انقباض (گرفتگی) و انزوا (دوری گزینی) از کار زشت به جهت ترس از مذمّت مردم.» (فخرالدین طریحی، ۱۳۷۵ ش، ج ۱، ص ۶۱۱)

«اصل و ریشه حیا از (حَیی) (حی) است که یک معنایش خلاف مرگ است و دیگر استحیاء است که ضد وقاحت می باشد.

و امّا واژه (استحیاء) مرجع و مسندش بر میگردد به حفظ نفس از ضعف و نقص و دوری از عیب و زشتی و تباهی و آنچه نفس را زشت میکند و از سوی دیگر طلب سلامت و زندگی کامل و در این معنا ضد واژه (وقاحت) است» (مصطفوی حسن، بیتا، ج ۲، ص ۳۶۹).

آنچه از این تعاریف بدست میآید شباهت در چند ویژگی است:

ریشه ی مشترک با حیا به معنی زندگی و خلاف مرگ که خالی از لطف نیست؛ گویی وجود حیا در انسان قرابتی با زندگی معنوی اش دارد؛ هم چنین شامل تغییر حالت نفس شامل انقباض و گرفتگی و دوری از زشتی می شود.

# ٣. تعاريف اصطلاحي

علمای علم اخلاق در باب حیا تعاریف متعددی آوردهاند که در بعضی ویژگیها مشترک میباشند؛ بطوریکه با جمع بندی آنها می توان به تعریفی کلی از حیاء دست یافت.

سید شریف علی بن محمد جرجانی در التعریفات این چنین حیاء را تعریف نموده است: «حیاء گرفتگی نفس است از یک شیء یا چیز و ترک آن به علت ترس از سرزنش و نکوهش در مورد آن؛ و آن دو نوع است: (نفسانی) و (ایمانی). حیاء نفسانی آن است خداوند متعال بطور ذاتی در نفوس و وجود همه موجودات قرار داده است نظیر شرم از کشف عورت و جماع بین مردم. حیاء ایمانی آن حیائی است که مؤمن را از انجام گناهان منع میکند، بخاطر ترس از مقام حضرت باری تعالی» (همو، ۱۳۷۹ ش، ص ۴۲).

فخر رازی حیاء را حالت شکستگی و انکسار و دگرگونی که انسان را فرا می گیرد دانسته است، به جهت ترس از نکوهش و عیبگویی دیگران (همو، ۱۴۲۰ ق، ص ۲۹۱).

ملاصدرا در باب حياء در كتاب شرح اصول كافى خود مىنويسد: «حقيقة اصل الحياءِ إنكساراً» يعنى: حقيقت ريشهى حياء شكستكى نفس است (همو، ١٣٨٣ ش، ج ١، ص ٥١٣).

«حیاء انحصار نفس و انفعالش از ارتکاب محرمات شرعی و فعلی و عرفی است، از روی حذر و نکوهش و ملامت و آن اعّم از تقوی است. چه تقوا اجتناب از گناهان (فقط) شرعی است و حیاء اعمّ از این بوده، اجتناب از هر چیزی است که عقل و عرف نیز آن را ناپسند میشمارد و این از صفات شریف نفس است» (نراقی، محمد مهدی، ۱۳۸۸ ش، ج ۲، ص

.(٣٣٢

کمال الدین عبدالرزاق کاشانی در مجموعه رسائل و مصنفات خود، حیاء را این گونه تعریف می کند: «حیاء انحصار نفس است از خوف صدور قبایح و تا در طینت او شعور به رذیلت نقصان و فضیلت کمال و وجوب هرب از آن و طلب این مرکوز نباشد، این معنی درو پیدا نگردد» (همو، ۱۳۸۰ ش، ص ۴۸۰).

با دقت در تعاریف فوق نکات زیر استنباط می شود:

- به یقین حالت حیاء در مواجهه با عملی نایسند رخ می دهد که مخالف هر سه حریم عرف و شرع و عقل است.
  - حالات نفسانی و روانی ناشی از آن عبارت است از انقباض و انحصار و گرفتگی و شکستگی نفس
    - نتیجه حیاء ترک آن عمل ناپسند است به سبب ترس از نکوهش و سرزنش دیگران

# ۴. تعریف نوین از حیاء

عباس پسندیده در کتاب «پژوهشی در فرهنگ حیاء» تعریفی جدید و نوین از حیاء ارائه داده است.ایشان با الهام از ویژگی (بازدارندگی)، تقوا و حیاء را دو نیروی درونی برای مهار و تنظیم رفتارها، افکار و هیجانها معرفی نموده است، با این تفاوت که تقوا را عنوانی کلی، جامع و فراگیر دانسته که شامل همه ی عوامل کنترلی می شود؛ و عناوینی نظیر صبر، حلم، کظم غیظ، خوف و حیاء زیر مجموعه های این عنوان کلی هستند. تعریف حیاء از نظر ایشان چنین است: «حیاء نیرویی است مهارکننده و نظم دهنده که رفتارهای روانی و فیزیکی انسان را بر اساس شرع و عرف تنظیم می کند» (همو، ۱۳۸۴ ش، ص ۸).بر اساس این نظر می توان حیاء را در عنوان کلی «کنترل و مدیریت نفس» تعریف نمود.

برای توضیح بیشتر باید گفت در یک ماشین عامل اصلی برای جلوگیری از سرعت زیاد و خطر تصادف و در اصل عامل بازدارنده، ترمز است. در حیوانات هم بطور غریزی عوامل بازدارنده ای در وجودشان تعبیه شده است که بیشتر در جهت حفظ سلامتی و جستن از خطر کاربرد دارد. لذا خصوصیت بازدارندگی بعنوان یک اصل اساسی، هم در آفریدگان

خداوندی و هم در مصنوعات بشری نهادینه شده است. در انسان نیز ویژگیها و صفاتی باید باشند تا به عنوان ترمزی برای جلوگیری از چموشی نفس عمل کنند. نفسی که چنان آیات قرآن و روایات تکان دهنده و هشداردهنده ای از اولیاء دین راجع به آن نقل شده که اهمیت توجه و مدیریت آن هرچه بیشتر ضروری مینماید:

امام على الله: «نَفْسُك أَقْرَبُ أَعْدَائِك إِلَيك» (همان). يعنى: نفست نزديك ترين دشمنانت به تو هستند.

امام على ﷺ: «نَفْسُک عَدُوٌّ مُحَارِبٌ وَ ضِدٌّ مُوَاثِبٌ إِنْ غَفَلْتَ عَنْهَا قَتَلَتْک» (همان). يعنى: نفست دشمنى ستيزه جو و حريفى حمله برنده است كه اگر از آن غفلت كنى تو را هلاك خواهد كرد.

امام على الله: «لَا عَدُوَّ أَعْدَى عَلَى الْمَرْءِ مِنْ نَفْسِهِ» (همان). يعنى:هيچ دشمنى دشمن تربه انسان نيست از نفسش.

## ۵. ارجحیت حیاء یا تقوا

در اینکه دایره ی تقوا و یا حیاء به عنوان عوامل بازدارنده های نفس، کدامیک وسیعتر است، نیاز به توضیح و تبیین بیشتری دارد. عباس پسندیده در کتاب «پژوهشی در فرهنگ حیاء» این قیاس را چالش برانگیز دانسته و بحق همین گونه است. ایشان تقوا را مفهومی عام دانسته که همه عوامل کنترلی در انسان و بالجمله حیاء را در بر می گیرد. استناد وی بر عنصر اصلی و وجه مقوّم حیاء یعنی حضور حاضر و ناظر است و بر همین مبنا تقوا و خودنگه داری به دلیل حضور ناظر و وجود نظارت را حیاء می داند (همو، ۱۳۸۴ ش، ص ۳۴).

با توجه به ادعای فوق مشخص می شود وی دایره ی تقوا را وسیعتر می داند. در حالی که به نظر نگارنده مرز حیاء فراتر از تقوا است و این مطلبی است که از نظریات علمای اخلاقی پیشین روشن می شود.

ملا مهدى نراقى در كتاب جامع السعادات در توصيف صفت رذيله «الوقاحة» و در بيان صفت ضد آنكه «حياء» آن است، حياء را اعم از تقوى دانسته است: «و ضدها (الحياء)، و هو انحصار النفس و انفعالها من ارتكاب المحرمات الشرعية و العقلية و العادية حذرا من الذم و اللوم، و هو أعم من التقوى، إذ التقوى اجتناب المعاصى الشرعية، و الحياء يعم ذلك و اجتناب ما يقبحه العقل و العرف أيضا» (همو، ١٣٨٨ ش، ج ٣، ص ۴۵).

نراقی تقوا را فقط در منطقه ی شرع محدود میکنند، در حالی که دایره ی حیاء را در شرع و عقل و عرف میداند. از طرف دیگر با عنایت به معنای لغوی تقوی از مصدر وقایه به معنای نگهداشتن شخص از چیزی است که زیان و ضرر میرساند، فقط ویژگی بازدارندگی از عامل و علت ضرر و زیان برداشت می شود. اما در فضیلت حیاء هم خصوصیت بازدارندگی و ادارندگی و ادارندگی نهفته است (پسندیده،۱۳۸۴ ش، ص ۳۵). بازدارندگی از انجام رذایل اخلاقی و وادارندگی نسبت به انجام فضایل اخلاقی. قاعدتاً در اینجا هم منطقه مورد پوشش حیاء نسبت به تقوا وسیعتر می باشد.

به نظر نگارنده با در نظر گرفتن دو دلیل فوق، به وضوح میتوان به ارجحیت و اعم بودن حیاء نسبت به تقوی پی برد و ادعای مطرح شده راجع به مفهومیت عام تقوا نسبت به حیاء را محل تأمل دانست؛ حتی اگر منظور ایشان در ویژگی بازدارندگی و نقش کنترلی تقوا باشد.

# ۶. جایگاه حیا در آیات و روایات

در آیات قرآن به صورت مستقیم در وصف حیاء آیهای نیامده است؛ بلکه در ضمن بعضی آیات مورد اشاره قرار گرفته است که برای نمونه دو آیه را بررسی میکنیم:

آیهی اول: ﴿فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِی عَلَی اسْتِحْیاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِی یدْعُوکَ لِیجْزِیکَ أَجْرَ مَا سَقَیتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَ قَصَّ عَلَیهِ الْقَصَصَ قَالَ لاَ تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِینَ﴾ (قصص، ۲۵) یعنی: پس یکی از آن دو زن در حالی که به آزرم گام بر می داشت نزد وی آمد [و] گفت: «پدرم تو را می طلبد تا تو را به پاداش آب دادن [گوسفندان] برای ما، مزد دهد.» و چون [موسی] نزد او آمد و سرگذشت [خود] را بر او حکایت کرد، [وی] گفت: «مترس که از گروه ستمگران نجات یافتی.»

واژهی (إستحیاء) به روشنی اشاره به حیاء و شرم دختران حضرت شعیب اید در برابر موسی اید دارد.

علامه طباطبایی در تفسیر المیزان نکته ظریفی را تذکر دادهاند:

و اگر کلمه «استحیاء» را نکره، بدون الف و لام - آورد، برای رساندن عظمت آن حالت (حیاء) است، و مراد از اینکه راه رفتنش بر «استحیاء» بوده، این است که: عفت و نجابت از طرز راه رفتنش پیدا بود» (همو، ۱۳۶۳ ش، ج ۱۶ ص ۳۵).

در تفسیر مجمع البیان شیخ طبرسی انواع حالات حیا را بر طبق نقلهای مختلف بیان کرده است: «یکی از آنها به رسم زنان با شرم و حیا نزد موسی آمد. برخی گفته اند: صورت خود را به آستینش پوشیده بود. برخی گفته اند: خوش نداشت که جلو مردی راه برود و با مردی تکلم کند، برخی گفته اند: یعنی از بیراهه می رفت» (همو، بی تا، ج ۱۸، ص ۱۸۲).

آیه ی دوم: ﴿ وَ لَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَ هَمَّ بِهَا لَوْ لاَ أَنْ رَأَی بُرْهَانَ رَبِّهِ کَذلِکَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَ الْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ (یوسف، ۲۴) یعنی: و در حقیقت [آن زن] آهنگ وی کرد، و [یوسف نیز] اگر برهان پروردگارش را ندیده بود، آهنگ او میکرد. چنین [کردیم] تا بدی و زشتکاری را از او بازگردانیم، چرا که او از بندگان مخلص ما بود.

امام سجاد ﷺ دربیان اینکه برهان پروردگار برای یوسف چه بود، آن را «حیاء و شرم حضور در برابر خداوند جلّ و علا» تفسیر کرده اند: «قامَتِ امرَأَةُ العَزیزِ إِلَی الصَّنَمِ فَاَلَقَت عَلَیهِ ثَوبا، فَقالَ لَها یوسُفُ: ما هذا؟! فَقالَت: أستَحیی مِنَ الصَّنَمِ فَالَقت عَلیهِ ثَوبا، فَقالَ لَها یوسُفُ: ما هذا؟! فَقالَت: أستَحیی أنا مِمَّن لا یسمَعُ و لا یبصِرُ ولا یفقهٔ ولا یأکُلُ ولا یشرَبُ، ولا أستَحیی أنا مِمَّن خَلَقَ الإِنسانَ یرانا! فَقالَ لَها یوسُفُ: أَتَستَحیینَ مِمَّن لا یسمَعُ و لا یبصِرُ ولا یفقهٔ ولا یأکُلُ ولا یشرَبُ، ولا أستَحیی أنا مِمَّن خَلَقَ الإِنسانَ وعلَّمَهُ؟! فَذلِک قَولُهُ ﷺ: لَوْلاَ أَن رَّءَا بُرُهَنَ رَبِّهِی.» (ابن بابویه قمی، ۱۴۰۰ ق، ج ۲، ص ۶۰) یعنی: زن عزیز مصر به سوی بُت رفت و پارچهای بر روی آن انداخت. یوسف از او پرسید: «برای چه این کار را کردی؟». پاسخ داد: شرم دارم از این بت، ما را ببیند! در این هنگام، یوسف به وی گفت: «آیا تو شرم میکنی از چیزی که نه می شنود و نه می بیند و نه می فهمد و نه می خورد و نه می نوشد؛ ولی من شرم نکنم از کسی که بشر را آفریده و او را دانش آموخته است؟!». این،

معنای سخن خداوند است که می فرماید: «اگر بُرهان پروردگارش را ندیده بود»

روایات بسیاری در بیان اهمیت و جایگاه و ویژگیها و مصادیق و انواع و ابعاد «حیاء» رسیده است که شایسته توجه و تعمق بیشتری است. سیدرضی در حکمت ۳۴۱ نهجالبلاغه بررسی روان شناختی از کیفیت گرایش انسان به سمت آلودگی و انحراف دارند، بدین صورت که یک سلسله از عوامل را در کنار همردیف میکنند که هر یک بر دیگری اثر داشته و در نهایت سبب ساز شقاوت و تیره بختی انسان می شوند:

«...و مَنْ كَثُرَ كَلَامُهُ كَثُرَ خَطَوُّهُ وَ مَنْ كَثُرَ خَطَوُّهُ قَلَّ حَياوُّهُ قَلَّ حَياوُّهُ قَلَّ حَياوُّهُ قَلَّ حَياوُّهُ قَلَّ وَمَنْ قَلَّ وَمَنْ قَلَ وَمَعُهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوُّهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوُّهُ قَلَ حَياوُهُ قَلَّ حَياوُهُ قَلَّ حَياوُهُ قَلَ وَمَعُهُ وَ مَنْ قَلَ وَرَعُهُ مَاتَ قَلْبُهُ وَمَنْ كَلَامُهُ كَثُر خَطَوُهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوُهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوْهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوُهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوُهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوُهُ وَ مَنْ كَثُر خَطَوْهُ وَ مَنْ كَثُر مَعْتِ وَ هر كه پر گوید خطاء و اشتباه بسیار كند (چون در گفتار اندیشه بكار نبرد) و هر كه خطاء بسیار كند شرمش كم شود (چون كار زشت پیشه او میشود) و هر كه پرهیزكاریش كم شود پرهیزكاری و دوری از گناهش كم گردد (چون بی شرم از انجام هر كار ناشایسته باک ندارد) و هر كه پرهیزكاریش كم شود دلش می میرد (از رحمت خدا دور گردد، زیرا زنده دل بودن بسته بپرهیز از گناه است) و هر كه دلش بمیرد داخل آتش شود (چون بهشت جاوید و رحمت خدا برای دل مرده نیست).

از خیل این همه فضایل اخلاقی، انتخاب حیاء توسط حضرت به عنوان عاملی سرنوشتساز و تأثیرگذار برای ورود انسان به بهشت، بسیار قابل توجه و تأمل برانگیز است و این جایگاه رفیع حیاء را در میان فضائل اخلاقی نشان می دهد.

تعابیری که از اهل بیت عصمت و طهارت: در باب حیاء وارد شده بسیار محل توجه و دقت است. تعابیری عجیب که در مورد فضایل اخلاقی دیگر کم تر وارد شده است:

#### تلازم ايمان و حياء

«قال رسول الله ﷺ: إنّ الحياء و الإيمان قرنا جميعا فإذا سلب أحدهما تبعه الآخر». يعنى: حياء و ايمان قرين يكديگرند وقتى يكى را گرفتند ديگرى همراه آن مىرود» (پاينده، ١٣٨٢ ش، ص ٢٧٧، ح ١١٨).

#### فقدان حیاء مساوی با خروج از اسلام

«قال رسول الله ﷺ: إنّ الله إذا أراد أن يهلک عبدا نزع منه الحياء فإذا نزع منه الحياء لم تلقه إلّا مقيتا ممقتا، فإذا لم تلقه إلّا مقيتا ممقتا نزعت منه الأمانة فإذا نزعت منه الأمانة لم تلقه إلّا خائنا مخوّنا نزعت منه الرّحمة فإذا نزعت منه الرّحمة لم تلقه إلّا رجيما ملعّنا نزعت منه ربقة الإسلام» (همان، ص ۲۸۸، ح ۴۷۱) يعنى: خداوند وقتى بخواهد بندهاى را هلاک سازد حياء را از او بگيرد؛ وقتى حياء از او گرفته شود متنفر و منفور شود؛ وقتى متنفر و منفور شد امانت از او گرفته شود و همين که امانت از او گرفته شد راه خيانت پيش گيرد و کسان نيز بدو خيانت کنند و وقتى چنين شد، رحم از او برخاست مطرود و ملعون شود و طوق اسلام را از گردن او بردارند.»

#### حیاء خلق و خوی اسلام

«قال رسول الله ﷺ: إنّ لكلّ دين خلقا و إنّ خلق هذا الدّين الحياء.» (همان، ص ٣٣٣، ح ٨٨٧) يعنى: هر دينى خوى خاص دارد و خوى دين ما حياست.

#### حياء نماد فضايل اخلاقي

«قال رسول الله ﷺ: الحیاء خیر کلّه» (همان، ص ۴۵۳، ح ۱۴۲۴). یعنی: حیاء سراسر نیکی است. «قال رسول الله ﷺ: الحیاء هو الدّین کلّه» (همان، ص ۴۵۳، ح ۱۴۲۸). یعنی: حیاء تمام دین است. پیامبر مکرم اسلام ﷺ؛ الین دو سخن حکیمانه، جامعیت صفت «حیاء» را بیان کرده اند.

کمال الدین عبدالرزاق اصفهانی در مجموعه ی حکیمانه رسائل و مصنفات خود تعابیر زیبایی از حیاء دارد که مبین روایات فوق است:

«آداب جمیله و اعمال صالحه و عادات ستوده و شمایل پسندیده و نیات صادقه و أفکار صائبه و آراء صحیحه و افعال حمیده و دواعی خیرات و شغف بر وجوه برّ و أبواب حسنات، و هر چه مردم را از رذایل و ذمایم بپرهیزاند، و از أفعال سباع و بهایم دور گرداند، و موجب رفع حجب ظلمانی و کشف حقایق نورانی گردد، و مقتضی قمع صفات نفسانی و اشراق نور

روحانی شود؛ چه حصول مقصود به آن موقوف است و سلوک طریق آن بدان مشروط. و أصل الباب این أسباب و ملاک این امور «حیاء» است که عنوان نامه صفاء استعداد، و دلیل نجابت جوهر نفس و سلامت فطرت و أصل است و علامت قوّت تمیز میان حسن و قبیح و استنکاف از مقابح و انبعاث سوی محاسن» (همو، ۱۳۸۰ ش، ص ۴۷۹).

در کتاب تحف العقول، در بخشی از توصیه های پیامبر اعظم ﷺ به امام علی ﷺ، چهار ستون بنای اسلام معرفی شده اند که شخص با وجود آنها مسلمان واقعی نامیده می شود. حضور صفت «حیاء» در بین تمامی معارف دینی، نشان از رفعت جایگاه این صفت اخلاقی دارد و لذا ضروری است که هر شخص مسلمان، اسلام خود را با این چهار صفت تراز بگیرد: «یا عَلِی! أَرْبَعٌ مَنْ یكُنَّ فِیهِ كَمَلَ إِسُلَامُهُ الصِّدْقُ وَ الشُّكُرُ وَ الْحَیاءُ وَ حُسْنُ الْخُلُق» (ابن شعبه حرانی، ۱۴۰۴ ق، ص بگیرد: «یا عَلی! چهار خصلت است که اگر در کسی باشد، اسلامش کامل است: راستی و شکر و حیاء و خوش اخلاقی.

#### حیاء عامل ایجاد امنیت روانی

وَ قَالَ على الله: «مَنْ كَسَاهُ الْحَياءُ ثَوْبَهُ لَمْ يرَ النَّاسُ عَيبَهُ» (سيد رضى، ١٣٧٩ ش، حكمت ٢١۴). امام الله (در سود حياء و شرم فرموده است: هر كه حياء و شرم جامه خود را باو پوشانيد (شرم پيشه گرفت) مردم زشتى او را نخواهند ديد (عيبى ندارد تا مردم ببينند، يا اگر هم داشته باشد بر اثر حياء از نظر مردم پنهان مىنمايد.)

شاید بتوان گفت مهم ترین مسأله در طول زندگی یک فرد، از بین نرفتن و پایدار ماندن آبرو و عِرضش در نزد دیگران باشد. فرد اگر آبرویش از بین برود، ممکن است علاوه بر این که دچار اثرات روانی نامطلوب گردد، دست به انجام اعمال و رفتاری خارج از عرف و عقل و شرع بزند که در نهایت منجر به بی دینی و ولنگاری اخلاقی وی گردد. لذا تا عیب افراد پوشیده بماند، آنان در حصاری از امنیت روانی به سر می برند. از اهم عواملی که در ایجاد این حصن و حصار امن روانی به شخص کمک می کند، «حیاء» است. امام هی هوشمندانه یکی از شاخصه های مهم و عظیم ایجاد امنیت روانی در ابعاد فردی و اجتماعی را حیاء می دانند. این دقیقاً مطابق است با تعریف نوین از حیاء که در ابتدا بیان شد. ایجاد امنیت روانی در وانی در فرد و جامعه توسط حیاء یعنی نظم بخشی و تنظیم اعمال و رفتار و کردار و هنجارهای انسان در هر دو بُعد فردی و جمعی.

# ٧. اركان حياء

برای تبیین ماهیت دقیق حیاء ضروری است ارکان و عناصر تشکیل دهنده حیاء را شناخت. لازم به توضیح است تقسیم بندی و نامگذاری حیاء به ارکان زیر برای اولین بار توسط حجت الاسلام پسندیده انجام شده است که با اندکی تغییر به جهت برداشت متفاوت نگارنده بصورت ذیل می آید:

- ۱. مدیریت نفس
- ۲. ناهنجاری اخلاقی
  - ٣. حاضروناظر
- ۴. شخص حیاکننده

بهتر است این چهار رکن با توجه به آیه ۲۵ قصص بررسی گردد:

﴿ فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِى عَلَى اسْتِحْياءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِى يدْعُوكَ لِيجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَ قَصَّ عَلَيهِ الْقَصَصَ فَالَ لاَ تَخَفُ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (قصص، ٢٥) يعنى: پس يكى از آن دو زن در حالى كه به آزرم گام بر مى داشت نزد وى آمد [و] گفت: «پدرم تو را مى طلبد تا تو را به پاداش آب دادن [گوسفندان] براى ما، مزد دهد.» و چون [موسى] نزد او آمد و سرگذشت [خود] را بر او حكايت كرد، [وى] گفت: «مترس كه از گروه ستمگران نجات يافتى.»

در این آیه می توان هر چهار ماده متشکله حیاء را یافت:

مدیریت نفس: نقش اول این آیه، پیامبرزادهای دل سپرده به موسی این است که آهنگ شرم در نگاه و گفتار و رفتار و رفتار و گامهایش متجلی است.

این آیه مدیریت نفس توسط دختر شعیب (صفورا) و حضرت موسی ﷺ را به کوتاهی ولی گویا نشان می دهد. دو جوان که علی رغم میل شدید به جنس مخالف، با مدیریت نفس قوی مبتنی بر حیاء، از مسیر عقل و شرع خارج نمی شوند.

اگر کسی بخواهد در مسیر فلسفه و اهداف آفرینش گام بردارد و خودش را به هدف متعالی ربانی شدن برساند، می بایست مراقب و مواظب این نفس باشد. نفس همان روح الهی دمیده شده در کالبد جسمانی است و لذا دارای دو وجه الهی و دنیوی است. اگر این نفس یله به حال خود رها شود، میل به مادیات و لذایذ دنیوی پیدا کرده و راه افراط و تفریط را پیش می گیرد. همانی که در مکاتب امروز بشری که به دور از وجهه ی الهی و دینی هستند مشاهده می شود. گروهی ماتریالیسم و مادی گرا شده اند و گروهی هم به رهبانیت و تصوف روی آورده اند. ولی اگر همین نفس سرکش بر اساس اصول الهی مدیریت و نظم داده شود، در مسیر صواب و اعتدال حرکت خواهد کرد. مؤید این ادّعا آیه ۸ سوره ی شمس است. آنجا که خداوند می فرماید: ﴿فَاَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَ تَقْوَاهَا ﴾ (شمس، ۸) یعنی:سپس پلیدکاری و پرهیزگاری اش را به آن الهام کرد.

(فجور) اشاره به سمت راه افراط و تفریط و (تقوا) عامل بازدارنده در برابر این افراط و تفریط نفس و تعادل بخش. مدیریت نفس یگانه عامل توفیق و سعادت در دنیا و آخرت است. برای مدیریت نفس خداوند راه کارهایی را بیان کرده که متناسب با ساختار وجودی و روحی و نفسی انسان پیریزی شده است. آموزه هایی نظیر تقوا، توبه، اعمال عبادی، صبر و هم چنین حیاء.

حیاء به عنوان عامل بازدارنده از انجام اعمال قبیح و هم چنین وادارنده به اعمال صحیح، نقشی حیاتی در این مدیریت ایفا می کند. حدیث زیر از امام صادق ﷺ به روشنی گویای این مسئله است:

«نظر نما ای مفضّل، به آن چه انسان مخصوص به آن شده از میان سایر حیوانات از خلق جلیل القدر، عظیم النفع که آن «حیاء» است. اگر حیا نمی بود هیچکس مهمان داری نمی کرد و وفا به وعده ها نمی نمود و حوائج مردم را بر نمی آورد و ارتکاب نیکی ها و اجتناب از قبایح و بدی ها نمی کرد.

حتی بسیاری از امور واجبه را مردم از برای حیا به عمل میآورند، زیرا که بعضی از مردم هستند که اگر از مردم شرم نمی کردند، رعایت حق پدر و مادر نمی کردند. و صله رحم و احسان به خویشان نمی کردند و امانتهای مردم را پس

نمی دادند و ترک معاصی نمی کردند، پس نمی بینی که خدا چگونه عطا کرده است به آدمی هر خصلتی را که صلاح او در آن است و امر دنیا و آخرتش به آن تمام می شود.» (مفضل بن عمر، ۱۳۶۰ ش، ص ۷۹)

ناهنجاری اخلاقی: حیاء وقتی معنا پیدا می کند که پای فعلی قبیح و عملی ناهنجار و مغایر اخلاقیات در میان باشد، مثلاً چه بین یک زن و مرد مجرّد سراسر شور و شهرت می تواند اتفاق بیفتد؟!

در ادامه اشارات آیه ۲۵ قصص می توان گفت بی شک دختر شعیب و جناب موسی این با آگاهی کامل از امکان انجام این فعل قبیح، هریک حیاء را بهترین وسیله برای جلوگیری از آن تلقی کرده و عملی همراه با حیاء انجام دادند تا از ایجاد هر گونه ناهنجاری اخلاقی جلوگیری گردد.

در دعای شانزدهم صحیفه سجادیه، امام سجاد ﷺ دقیقاً به همین نکته اشارت دارند: «قَدْ تَرَی یا إِلَهِی، فَیضَ دَمْعِی مِنْ خِیفَتِک، وَ وَجِیبَ قَلْبِی مِنْ خَشْیتِک، وَ انْتِقَاضَ جَوَارِحِی مِنْ هَیبَتِک کُلُّ ذَلِک حَیاءٌ مِنْک لِسُوءِ عَمَلِی...» دَمْعِی مِنْ خِیفَتِک، وَ وَجِیبَ قَلْبِی مِنْ خَشْیتِک، وَ انْتِقَاضَ جَوَارِحِی مِنْ هَیبَتِک کُلُّ ذَلِک حَیاءٌ مِنْک لِسُوءِ عَمَلِی...» (صحیفه سجادیه، ص ۱۰۳). یعنی: خدایا می بینی که چگونه از ترس و خوف تو اشک می ریزم و دلم از بیم تو پریشان و اندامم از هیبت و جلال تو لرزان است. همه ی اینها از شرمندگی و حیای من به خاطر بدی اعمالم می باشد،...

جمله «حَياءٌ مِنْک لِسُوءِ عَمَلِی» شاه کلید این بخش است. در تعاریف اصطلاحی هم گفتیم که ملاک قبیح بودن و ناهنجار بودن عمل هم آن است که خارج از حدود عرف و شرع و عقل باشد.

«و احذر کل عمل یعمل به فی السّر و یستحیی منه فی العلانیه.» (سید رضی، ۱۳۷۹ ش، نامه ۶۹، ص ۱۰۶۹) یعنی: و بپرهیز از هر کاری که در نهان انجام گیرد و در آشکار شرمندگی آورد (زنهار از اینکه در پنهان کار زشت و گناهی نمائی که چون مردم آگاه شوند شرمنده گردی).

واضح است هر کار پنهانی که انسان بیم آشکار شدنش را داشته باشد، نمی تواند عملی خوشایند باشد، بلکه فعلی است که مردم با پی بردن به آن صاحبش را نکوهش و ملامت خواهند نمود و آبروی صاحب ان خواهد رفت. و این فعل مسلماً فعلی زشت و سوء و ناهنجار و خلاف عرف و شرع است.

حاضر و ناظر: برانگیخته شدن حیاء، بناچار ملزم به قبول وجود حضور و نظارتی دقیق و اعلا است.

باز هم نگاهی داریم به آیه مورد اشاره در قضیه دختر شعیب و حضرت موسی ایکیا.

در آنجا شاهد دو فرد الهی هستیم: یکی پیامبری که قرار است پرچمدار دین الهی شده و کتاب الهی بروی نازل شود؛ و دیگری دختری بزرگزاده از دودمان نبوت. هر دو معتقد به خدای یگانه و موحد و باورمند به حضور خدای جهان آفرین و نظارت وی بر امور مخلوقات خود.

این مبحث بی تردید از حساس ترین و کاربردی ترین مباحث در مجموعه اعتقادات دینی و بخش «توحید و خداشناسی» و «نبوت و امامت» می باشد. چرا که در معارفِ دینی مشتمل بر آیات قرآن و روایات اهل بیت این ، بر وجود ناظرانی چند که به عنوان گواهان بر اعمال انسان نظارت دارند، عبارات فراوانی بیان شده است. لذا توجه به این نکته حساس و خطیر، خود می تواند عاملی برای تقویت و افزایش میزان حیامندی در انسان باشد.

# ٨. ناظران گواه براعمال

در آموزههای اسلامی از شاهدانی بر اعمال انسانها ذکر رفته است که در ذیل آنها را معرفی میکنیم:

#### خداوند متعال

آیات بسیاری در قرآن کریم برای توجه دادن انسانها به حضور ناظری رئوف اما سختگیر در محاسبه، رحیم اما شدیدالعقاب، و لطیف اما جبّار دارد. الهی که صفات کمال و جمال را در کنار هم دارد. اگر ﴿یبَدِّلُ اللهُ سَینَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ (الفرقان، ۷۰) است، ﴿إِنَّ رَبَّکَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ (الفجر، ۱۴) نیز می باشد.

در آیات زیر خداوند واضح ترین اشارات را به حضور و نظارت خود بیان داشته است:

﴿ أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللهَ يرَى ﴾ (علق، ١٣) يعنى: مگر ندانسته كه خدا مىبيند؟

﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ﴾ (فجر، ۱۴) يعنى: زيرا پروردگار تو سخت در كمين است.

﴿ وَ إِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يحَاسِبْكُمْ بِهِ الله ﴾ (بقره، ٢٨٣) يعنى: و اگر آنچه در دل هاى خود داريد، آشكار يا پنهان كنيد، خداوند شما را به آن محاسبه مىكند؛

﴿ وَ وُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَ يَقُولُونَ يا وَيلَتَنَا مَا لِهٰذَا الْكِتَابِ لاَ يغَادِرُ صَغِيرَةً وَ لاَ كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَ وَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَ لاَ يظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (كهف، ۴۹) يعنى: و كارنامه [عمل شما در ميان] نهاده مى شود، أن عمل الله عَمِلُوا حَاضِراً وَ لاَ يظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (كهف، ۴۹) يعنى: و كارنامه إعمل شما در ميان] نهاده مى شود، آن است بيمناك مى بينى، و مى گويند: «اى واى بر ما، اينچه نامه اى است كه هيچ [كار] كوچك و بزرگى را فرو نگذاشته، جز اينكه همه را به حساب آورده است. » و آنچه را انجام داده اند حاضر يابند، و پروردگار تو به هيچكس ستم روا نمى دارد.

روایات و سخنان و ادعیه ی بسیاری در باب نظارت خداوند بر رفتار انسان وارد شده است که ذیلاً به چند نمونه اشاره می شود:

رسول اکرم ﷺ فرمود: «شخص نمازگزار با خدای خود مناجات میکند. پس در حال عبادت مواظب خود باش، و حیاء و شرم بدار از پروردگار عزیزی که به ظاهر و باطن تو آگاه است، و اعمال و نیات تو را میداند» (مفضل بن عمر، ۱۳۶۰ ش، ص ۱۰۹).

این حدیث نغز، آشکارا رابطه ی حضور و نظارت خدا با ایجاد حیاء را نشان می دهد. روایت شده است که: مردی به محضر رسول اکرم ﷺ وی را مواعظی نمودند تا جایی که فرمودند: «شرم و حیاء کن از پروردگار متعال آن چنان که از همسایه و رفیقت حیاء می کنی، زیرا این معنی موجب زیادی معرفت و یقین خواهد شد. » (همان، ص ۳۲۱)

امیرمؤمنان ﷺ میفرماید: «قَدْ عَلِمَ السَّرائِرَ وَ خَبَرَ الضَّمَائِرَ، لَهُ الاحَاطَةُ بِكلِّ شَی ءٍ وَ الْغَلَبَةُ لِكلِّ شَی ءٍ وَ الْغَوَّةُ عَلی كلِّ شَی ء» (سید رضی، ۱۳۷۹ ش، خطبه ۸۵، ص ۱۴۳). یعنی: خداوند متعال دانا به نهان ها است و آگاه از اندیشه ها (ی در دل ها) بهر چیز احاطه دارد (بكلّی و جزئی اشیاء تسلّط دارد) و بر هر چیز غلبه و توانائی دارد.

﴿قُلْ یا أَهْلَ الْکِتَابِ لِمَ تَکْفُرُونَ بِآیاتِ اللهِ وَ اللهُ شَهِیدٌ عَلَی مَا تَعْمَلُونَ ﴾ (آل عمران، ۹۸) یعنی: بگو: «ای اهل کتاب، چرا به آیات خدا کفر میورزید؟ با آنکه خدا بر آنچه می کنید گواه است.» این آیه همگان را بر درک بالاترین ناظر بر اعمال و یقین داشتن به وی و احترام و کرامت قائل بودن برای وی دعوت می کند.

#### ملائكة الله

فرشتگان الهی از دیگر شاهدان اعمال هستند. این حقیقت در قرآن و احادیث به کرّات دیده می شود.

آیهی زیر نمونهای از این دسته است:

﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيانِ عَنِ الْيَمِينِ وَ عَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ﴾ (ق، ١٧) يعنى: آنگاه که دو [فرشته] دريافتکننده از راست و از چپ، مراقب نشستهاند.

﴿ مَا يِلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (ق، ١٨) يعنى: [آدمى] هيچ سخنى را به لفظ در نمىآورد مگر اينكه مراقبى آماده نزد او [آن را ضبط مىكند].

صاحب تفسير مجمع البيان ذيل اين آيه چنين مي آورده است:

﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيانِ﴾ اذ متعلق است به ﴿وَ نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيهِ ﴾ يعنى: ما داناتر و با تسلّط تريم نسبت به انسان هنگامىكه آن دو برخورد كننده كه دو فرشته اند اعمال او را مى گيرند و براى او مىنويسند همان گونه كه نويسنده املاء مىنويسد.

﴿عَنِ الْيَمِينِ وَ عَنِ الشِّمالِ قَعِيدٌ﴾ منظور آن است که این دو فرشته در طرف راست او نشسته و در طرف چپ او نیز نشستهاند، و کلمه قعید را برای یکی از آن دو آورد با اینکه منظور هر دو بوده است، و اینجا منظور از قعید کسی است که همیشه ملازم و مراقب او است نه نشسته در مقابل ایستاده (فضل بن حسن طبرسی، بیتا، ج ۲۳، صص ۲۵۵ و ۲۵۶).

شاخصه ی مهم در این مقوله «درک» حضور فرشتگان الهی و دیگر شاهدان به عنوان ناظرین اعمال توسط اشخاص است که تا این «درک» احساس نشود، صفت ارزشمند حیاء در شخص نمودی نمی یابد. سخن زیر از رسول مکرّم علیهٔ این

#### نکته را بهتر تفسیر میکند:

«لیستحیی أحدکم من ملکیه الّذین معه کما یستحیی من رجلین صالحین من جیرانه و هما معه باللّیل و النّهار» (سید علی خان بن احمد مدنی، ۱۴۰۹ ق، ج ۲، ص ۲۴۳). یعنی: هر یکی از شما باید از دو فرشته خویش که با او هستند شرم کند، همانگونه که از دو مرد صالح از همسایگان خود شرم میکند؛ در حالیکه فرشتگان شب و روز با او هستند (و رهایش نمیکنند).

# پيامبراكرم ﷺ و امامان

بنا برنصّ صریح آیه ۴۵ سوره احزاب، پیامبراکرم ﷺ به عنوان یکی از ناظران و شاهدان اعمال آدمیان میباشند: ﴿یا اَیْهَا النَّبِی إِنَّا أَرْسَلْناک شاهِداً وَ مُبَشِّراً وَ نَذِیراً ﴾

علامه طباطبایی تقسیر نغزی از این آیه دارند: «معنای شاهد بودن رسول خدا ﷺ، در تفسیر آیه ﴿ لِتَکُونُوا شُهَداءَ عَلَی النَّاسِ وَ یکُونَ الرَّسُولُ عَلَیکُمْ شَهِیداً ﴾ و در آیات دیگری که مساله ی شهادت آن جناب را متعرض است، بیان کرده و گفتیم که رسول خدا ﷺ در دنیا شاهد بر اعمال امت است، و آنچه امت میکنند او تحمل نموده روز قیامت آن را اداء میکند، و نیز گفتیم: که بعد از او امامان شاهد امت هستند، و آن جناب شاهد شاهدان است » (همو، ۱۳۶۳ ش، ج ۱۶، ص ۴۹۴).

شاید جامعترین آیهای که درباب ناظران بررفتارهای انسانها در قرآن آمده و بسیاری از مفسران و علمای علم اخلاق در این مقوله به آن استناد میکنند، آیهی ۱۰۵ سورهی توبه است: ﴿وَ قُلِ اعْمَلُوا فَسَیرَی اللهُ عَمَلَکُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ سَتُرَدُّونَ إِلَی عَالِمِ الْغَیبِ وَ الشَّهَادَةِ فَینَبِّنُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (توبه، ۱۰۵) یعنی: و بگو: ﴿[هر کاری میخواهید] بکنید، که به زودی خدا و پیامبراو و مؤمنان در کردار شما خواهند نگریست، و به زودی به سوی دانای نهان و آشکار بازگردانیده می شوید؛ پس شما را به آنچه انجام می دادید آگاه خواهد کرد»

در تفسير قمي ذيل همين آيهاي احاديثي جالب نقل شده است:

«حَدَّثَنِى أَبِى عَنْ يعْقُوبَ بْنِ شُعَيبٍ عَنْ أَبِى عَبْدِ اللهِ ﷺ فِى قَوْلِهِ وَ قُلِ اعْمَلُوا - فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ اللهِ عَنوان رويت كنندگان كردارهاى آدميان معرفى كرده و مؤمنون را به ائمه طاهرين تأويل مىكنند.

«وَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ الصَّفَّارِ عَنْ أَبِى عَبْدِ اللهِ ﷺ قَالَ: إِنَّ أَعْمَالَ الْعِبَادِ تُعْرَضُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ كُلَّ صَبَاحٍ - أَبْرَارِهَا وَ فُجَّارِهَا فَاحْذَرُوا - فَلْيسْتَحْى أَحَدُكُمْ أَنْ يعْرِضَ عَلَى نَبِيهِ الْعَمَلَ الْقَبِيحَ .» (همان) يعنى: امام صادق ﷺ مىفرمايند: همانا اعمال بندگان از نيكان و بدهاشان هر صبح بر پيامبر خدا ﷺ عرضه مىشود؛ پس احتياط كرده و آنها را پاس بداريد. پس بايد هر يك از شما حياء كند و شرمسار باشد از اينكه كردار ناپسندش بر نبى گرامى عرضه گردد.

«وَ عَنْهُ ﷺ قَالَ: مَا مِنْ مُؤْمِنٍ يمُوتُ أَوْ كَافِرٍ يوضَعُ فِى قَبْرِهِ - حَتَّى يعْرَضَ عَمَلُهُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَ عَلَى أَمِيرِ اللهُ عَلَى رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ» اللهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ» اللهُ عَمَلُكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ» اللهُ عَمَلُكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ» (همان).

باور و یقین به اینکه خدا و رسول، مراقب و ناظریکایک اعمال ما هستند، سبب ایجاد توجّه به اعمال و رفتار و نظم دادن و مدیریت بر آنها می شود. حال اگر این باور نادیده گرفته شود، حیاء یا همان مدیریت نفس تضعیف شده و میزان وقاحت بتدریج در انسان فزونی گرفته و ای بسا دیگر در مقابل بنده خدا هم حیا کمرنگ شده و وقاحت عمل بیشتر و بیشتر می شود.

از آیه فوق و روایات مترتب بر آن، پی می بریم که اگر شخص حیاکننده، خداوند و رسول و امامان را همیشه ناظر بر امور خود و حاضر در جمیع ازمنه و امکنه بداند (اعتقاد به اصول توحید و نبوت و امامت)، و بداند در دادگاهی بابت یکایک اعمالش عادلانه مورد محاسبه و مؤاخذه قرار خواهد گرفت (اعتقاد به اصول عدل و معاد)، در اعمال و رفتار و گفتار و کردارخود مواظبت و مراقبت خواهد نمود.

لطیفه ربانی در این آیه که جالب توجه است این است که حیاء اگر در شخص راسخ گردد، منجر به افزایش و تثبیت اصول اصیله خواهد شد. به عبارتی با ملبس بودن به جامه ی حیاء، اصول اعتقادی پنجگانه در انسان متجلی خواهد شد.

«وَ اعْلَمُوا أَنَّكُمْ بِعَيْنِ اللهِ وَ مَعَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ فَعَاوِدُوا الْكَرَّ وَ اسْتَحْيُوا مِنَ الْفَرِّ فَإِنَّهُ عَارٌ فِي الْأَعْقَابِ وَ نَارٌ يَوْمَ الْحِسَاب» (سید رضی، ۱۳۷۹ ش، خ ۶۶، ص ۱۶۰) یعنی: و بدانید که خدا شما را در نظر دارد (کردار شما را میبیند) و با پسر عموی رسول خدا ﷺ، میباشید، پس پی در پی (به دشمن) حمله کنید، و از گریختن شرم نمائید، زیرا فرار ننگ برای اعقابست (فرزندانتان را بعد از شما سرزنش خواهند کرد) و آتش روز حساب و رستاخیز میباشد (گریخته از جنگ در قیامت به عذاب الهی گرفتار خواهد شد).

حضرت در این خطبه با توبیخ و نکوهش مردم، خداوند را به عنوان امام و فرمانده و خلیفه و ولّی مسلمین، سفارش به رعایت شرم در امر فرار نکردن از جنگ و حیا از نافرمانی دستور ولّی خدا و خدا می نماید.

#### شخص حياكننده

مهمترین رکن حیاء، وجود شخص حیاکننده است؛ چون بدون وجود آن دیگر حیا معنی پیدا نکرده و این بحثها بیهوده خواهد بود. بعبارتی تحقق حیاء منوط به وجود آن است.

درآیه مورد بحث (القصص، ۲۵) موسی و دختر شعیب نبی خدا ایک دو فرد حیاء کننده این داستان هستند.

شروطی لازم است در حیاء کننده باشد تا حیاء شکل بگیرد:

اول اینکه طبق توضیحی که قبلاً بیان شد؛ حیاءکننده قدرت درک حضور ناظر حاضر را داشته باشد.

دوم اینکه حیاءکننده، برای حاضر ناظر مقامی معنوی قائل بوده و وی در نظرش ارجمند و گرامی باشد. لذا تا فرد موحد و متدین و مؤمن به انبیاء الهی و ائمه معصومین: نباشد، نمی تواند خود را مزین به زینت حیاء کند.

سوم اینکه شخص آگاه به قبح و زشتی عمل ناپسند باشد. البته ممکن است این زشتی و ناپسند بودن یک رفتار با توجه به زمان و مکان تغییر کند؛ فلذا کیفیت و کمیت و مصادیق حیاء هم متغیر گردد.

چهارم اینکه حیاءکننده باید از خود نیز حیاء کند و کسی میتواند از خود حیاء کند که برای خودش ارزش قائل بوده و خود را با گناه خوار و خفیف نسازد (نک: پسندیده، ۱۳۸۴ ش، ص ۵۹).

از امام على على الله نقل شده است كه فرمود: «أَحْسَنُ الْحَياءِ اسْتِحْياؤُك مِنْ نَفْسِك» (تميمى آمدى، ١٣۶۶ ش، ص ٢٥٧، ح ٥٤٥٢).

ویژگیهایی برای شخص حیاءکننده در روایات آن حضرت آمده که به اهم آنها اشاره می شود:

«أَعْقَلُ النَّاسِ أَحْياهُم.» عاقل ترین مردم است (همان، ص ۲۵۶، ح ۵۴۰).؛ «الْکَیسُ مَنْ تَجَلْبَبَ الْحَیاء.» زرنگ و کیس است (همان، ص ۳۲۲، ح ۷۴۶).؛ «لَا حَیاءَ لِکَذَّاب.» دروغگو نیست و صادق است. (همان، ص ۳۲۲، ح ۴۴۱۶)؛ «لَا حَیاءَ لِکَذَّاب.» دروغگو نیست و صادق است. (همان، ص ۲۲۸، ح ۵۶۲، ح ۶۶۲). ؛ «الْحَیاءُ غَضُّ الطَّرْف.» چشم چران نیست (همان، عند (همان، ص ۲۵۹، ح ۵۵۲۳). و مروت است (همان، ص ۲۵۹، ح ۵۵۲۳). و شَمَرَةُ الْحَیاءِ الْعِفَّة.» عفیف است (همان ص ۲۵۹، ح ۵۴۵۷). با مراجعه به کتب حدیثی، دیگر خصوصیات اشخاص محجوب به حیاء را می توان شناخت.

# ٩. منافع و آثار حياء در بيان امام على السلا

شناخت منافع و آثار هر فضیلت و رذیلتی از زوایا و حیطه های مختلف امکان پذیر است؛ فردی و اجتماعی، دنیوی و اخروی، کیفی و کمّی، مادی و معنوی و ...

در این بخش به بررسی نمونههایی از آثار فراوان آن بر اساس آیات و روایات میپردازیم.امام علی ﷺ میفرماید: «الْحَیاءُ [الخنی] مِفْتَاحُ کُلِّ الْخَیرِ [رأس العیوب]» (همان، ص ۲۵۷، ح ۵۴۵۳) یعنی:حیاء کلید هر خیرو نیکی است (پرده

دری هم اصل تمامی عیوب است.). هم چنین می فرماید: «الْحَیاءُ یصُدُّ عَنْ فِعْلِ الْقَبِیحِ.» (همان، ح ۵۴۵۴) یعنی: حیاء عامل و مانعی است که از انجام فعل زشت و ناهنجار جلوگیری می کند.این روایت اشاره به همان عامل بازدارندگی و ترمز بودن حیاء دارد.

با مقایسه ی دو حدیث فوق می توان به این نکته پی برد که حیاء دو وجه دارد: بازدارندگی از انجام عمل شر و وادارندگی به انجام عمل خیر؛ به صورتی که در هر دو حالت برای انسان حالت انقباض و انکسار پیش می آید. شرم از انجام فعل ناهنجار و ناپسند که سبب نکوهش دیگران قرار گیرد و شرم از انجام ندادن فعل هنجار و پسندیده که مورد مؤاخذه و ملامت دیگران بابت انجام ندادن آن واقع شود.

«الْحَياءُ مِنَ اللهِ يمْحُو كَثِيراً مِنَ الْخَطَايا.» (همان، ح ۵۴۵۵) يعنى: آزرم از خداوند بسيارى از گناهان را از صحيفه اعمال انسان محو و پاک مىكند. «الْحَياءُ مِنَ اللهِ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى تَقِى [يقى من] عَذَابَ النَّارِ» (همان، ح ۵۴۵۶) يعنى: حياء از (انجام معاصى و كوتاهى در انجام وظيفه در محضر) خداوند پاک و بلندمرتبه، آدمى را از عذاب جهنم حفظ مىكند. «مَنْ كَسَاهُ الْحَياءُ ثَوْبَهُ خَفِي عَنِ النَّاسِ عَيبُهُ» (همان، ح ۵۴۵۸) يعنى: كسى كه ملبّس به لباس حياء باشد؛ نقص و عيبش از مردم پنهان است. «مَنْ صَحِبَهُ الْحَياءُ فِي قَوْلِهِ زَايلَهُ الْخَنَى فِي فِعْلِهِ» (همان، ح ۵۴۵۹) يعنى: هرگاه گفتار كسى همراه با حياء و شرم باشد، پرده درى و ناهنجارى از رفتارش زايل مىشود.

این مورد از آثار اجتماعی حیامند بودن افراد در جامعه است. افراد اگر گوهر حیا در وجودشان متجلی شود، در رفتار و گفتار تابع هوای نفس نبوده و رفتار و گفتاری مطابق عرف و شرع و عقل خواهند داشت. چیزی که امروزه در جامعه ما فراگیر شده است، بیحیایی و وقاحت در گفتار با بر زبان آوردن رکیک ترین کلمات و دشنام دادن حتی به نزدیک ترین کسان، رفتارهای دور از شأن انسانی نظیر کتککاری، عربده کشی، قمه کشی و ...

# ۱۰. رابطهی حیاء و عفت

امام على اللهِ مى فرمايد: «ثَمَرَةُ الْحَياءِ الْعِفَّةُ.» (همان، ح ۵۴۵۷) يعنى: ثمره و نتيجه حياء عفت است. يعنى حيا

علت وجودی عفاف است. پیرامون همین حدیث عرشی، می توان یک مقاله مجزا و ای بسا یک کتاب نوشت. ثمره و نتیجه ی اصل اصیل حیاء، گوهر ناب عفت است و حاصل عفت حجاب است. حجاب هم امری عام است و نه مخصوص طایفه بانوان.

«عفاف و حیا» دو صفت نفسانی بازدارندهاند که از نظر معنا نزدیک به هماند؛ تا آنجاکه در برخی روایات با یکدیگر به کار رفتهاند. امام علی هی می فرمایند: «إن الحیاء و العفه فی خلائق الایمان و إنهما لسجیه الأحرار و شیمه الأبرار.» (همان، ح ۵۴۴۲) یعنی:حیا و عفت از خلق های شایسته ایمان است و آن دو از خصلت آزادگان و خوی نیکان است. «فإن الله ... یحب الحیی الحلیم العفیف المتعفف.» (مجلسی، ۱۴۰۳ ق، ج ۷۵، ص ۱۸۱) یعنی: خداوند متعال شخص حیامند بردبار پاک دامن پارسا را دوست دارد. امام صادق هی نیز فرمود: «حیا، عفاف و سکوت از نشانه های ایمان است.» (همان، ج ۶۸، ص ۳۲۹)

باید دقت کرد که حیاء به طور فطری در وجود ما به ودیعه گذاشته شده، در حالی که عفت اکتسابی است، به قولی میزان عفت فرد با میزان حیاء رابطه مستقیم دارد. هر قدر حیاء بیشتر باشد، فرد در رعایت عفاف و برخورداری از تعفف قوی تر و پایبندتر است.

# ١١. واژه شناسی وقاحت

## ١٠١١. وقاحت در لغت

بعد از بررسی حیاء در ابعاد مختلف آن، لازمست کمی نیز به نقطه مقابل آن یعنی بی حیایی پرداخته شود.معنای لغوی و اصطلاحی وقاحت:

در متون دینی از بی حیایی با چند عنوان یاد شده است: «القحة یا الوقاحة» و «خلع»

در مصباح المنير در تعريف لغوى «الوقاحة» آمده: «الْوَقَاحَةُ: بالْفَتْح قِلَّةُ الْحَياءِ.» (احمد بن محمد فيومي، بيتا، ج٢،

ص ۶۶۷)

در مكنز العربى المعاصر وقاحت به سوء ادب و بى ادبى معنا شده است: «وَقَاحَة، قِحَة، سُوءُ الْأَدَبِ.» (محمود اسماعيل صينى، ١٩٩٣ م، ص ۶۶)

هم چنین لغت «خَلع» در بعضی کتب نظیر بحارالانوار استفاده شده که ضد حیاء نامیده شده است: «و الحیاء طدّة الخلع» (مجلسی، ۱۴۰۳ ق، ج۱، ص۱۱۱) یعنی: لُبس و خَلع به معنی ضد هم هستند، اولی پوشیدن و دومی درآوردن.

انسان به صورت فطری و خدادای ملبس به لباس حیاء است، ولی وقتی لباس حیا را بدرد و از خود خلع کند، مبتلا به بیماری و ناهنجاری وقاحت شده است. پس معنای وقاحت عبارتست از: بیادبی، بیشرمی، دریدگی، پرده دری

# ۲.۱۱. وقاحت در روایات

باز هم درس آموز مکتب باب علم نبی می شویم. ایشان در تعریف وقاحت می فرمایند: «رَأَسُ کُلُّ شَرِّ الْقِحَة» (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶ ش، ص ۲۵۷، ح ۵۴۶۳) «القحة عنوان الشرّ.» (همان، ح ۵۴۶۰)

همانگونه که حیاء رأس و کلید و سرآغاز هر خیر و فعل پسندیدهای است، همانگونه وقاحت و بی حیایی نیز رأس و افتتاح هر شر و امر ناپسندی است و این نیاز به توضیح و اثبات ندارد. زیرا فرد وقیح که لباس شرم و حیاء و ادب را در خود دریده است، اجازه گفتن هر نوع سخن نامربوط و زشت و انجام هر رفتار خلاف ادب را به خود می دهد. گفتار و رفتار دور از عرف و شرع و عقل ، یعنی باز هم دایره وقاحت همچون حیاء بر سه محور عرف و شرع و عقل می باشد. هر یک از رفیلت های اخلاقی نظیر غیبت، تهمت، افترا، دروغ، حسد، کبر، خشم، بی غیرتی، فحاشی و ... آغاز نامیمونش دریده شدن پرده حیاء و وقاحت بوده است.

«شَرُّ الْأَشْرَارِ مَنْ لَا يسْتَحْيى مِنَ النَّاسِ وَ لَا يَخَافُ الله سُبْحَانَه.» (همان، ح ۵۴۶۴) يعنى: بدترين بدان و شرورترين الشرار كسى است كه از مردم شرم نداشته و از خداوند متعال هم خوف و ترس (عاقلانه) نداشته باشد.

شاید این تعبیر توبیخی شدید و کوبنده در روایات کمتر بکار رفته باشد. و این باید بر مسئولین تعلیم و تربیت ما پوشیده نباشد. گذری به زندانها و دارالتأدیبها دقیقاً مؤید و مصدّق این حدیث فوق تربیتی است. نکته مشابه و مشترکی که در همه یا بسیاری از زندانیان به چشم میخورد، کمرنگ شدن صفت حیاء و وقاحت و پرده دری آنها است.

«مَنْ لَا حَياءَ لَهُ فَلَا خَيرَ فِيه.» (همان، ح ۵۴۶۵) هيچ انساني نيست که بدنبال سعادتمندي و کاميابي و موفقيت و آرامش و آسايش و رفاه و عاقبت به خيري نباشد و همهي اينها در عنوان «خير» پوشيده ميباشد. لاجرم براي رسيدن به «خير» که همهي اينها است، مزين به زينت حياء بايد بود.

دو عنوان «زندهگانی» و «زندهمانی» هر دو در کلمه ی «زنده» مشترکند، اما به پهنای زمین تا آسمان تفاوت در معنا و مفهوم دارند. زندهگانی آنی است که مطابق با اصول الهی و قواعد پذیرفته شده انسانی زندگی کنیم و معیار زندگی بر اساس خیر باشد، اگرچه خلاف لذّت و منفعتمان باشد. اما زنده مانی زیست بر اساس لذت و منفعت و رفاه کاذب است و معیار رضایت الهی و سعاد تمندی نیست. معنایی که مولای متقیان در حدیث نغز زیر به لطافت به آن اشاره دارند:

«مَنْ لَمْ يكُنْ لَهُ سَخَاءٌ وَ لَا حَياءٌ إِ فَالْمَوْتُ خَيرٌ لَهُ مِنَ الْحَياة.» (همان، ح ۵۴۶۷) امام صادق الله وقاحت را يكى از نشانه هاى نفاق مى دانند. عبدالرزاق گیلانى در شرح کتاب شریف مصباح الشریعه که منتسب به امام صادق الله است، و در تفسیر کلام حضرت، رابطه کمی بین حیاء و وقاحت را این گونه توضیح می دهد: «حیا کم داشتن، فرق میان قلّت حیا و وقاحت، به شدّت و ضعف است، مرتبه سلب حیا و شدّت آن را وقاحت می گویند، و مرتبه ضعیف او را که فی الحقیقة، مقدّمه وقاحت است که رفته رفته به او می رسد، قلّت حیا می گویند.» (عبدالرزاق گیلانی، ۱۳۷۷ ش، ص ۲۴۷)

# ۱۲. مضرات وقاحت و بی حیایی در جامعه

حال که با خصوصیات و مصادیق دو عنوان «حیاء» و «وقاحت» آشنا شدیم و اثرات مثبت حیاء را در ابعاد محتلفش به اختصار بررسی کردیم، بجاست که پیامدهای فقدان حیا یا همان وقاحت را نیز در ابعاد مختلف آن بر اساس روایات و سخنان بزرگان دین و اندیشه از نظر بگذرانیم.

#### ١٠١٢. افسارگسيختگي

اگر به تاریخ مراجعه کنیم، مشاهده میکنیم در قرون وسطی به علت عملکرد سیاه و تاریک و فساد بسیار کلیسای کاتولیک، دین در نزد مردم به عنوان ابزاری برای دستیابی به مال و قدرت تلقی شد و همین سبب شد تا با ورود به دوره ی رنسانس یا نوزایی، دین گریزی و دین ستیزی در لباس روشن فکری و اصلاحات مذهبی آغاز شود. با خروج دین و مذهب از جامعه و نمادین شدن آن در یکسری اعمال مذهبی خاص بی مصرف، میدان برای همه گونه مکاتب و نحله های فکری باز شد تا هر کس اغراض و افکار خود را حتی در مخالفت با دین با وقاحت در معرض عموم بگذارد.

با توجه به اینکه یکی از وظایف دین، تعریف خط قرمزهایی برای ایجاد نظم در جامعه است، با کمرنگ شدن نقش دین و آزادی بی حد و حصر همه گونه اندیشه های مخرب دین و جامعه، بتدریج لجامگسیختگی و بی بندوباری و ولنگاری اخلاقی در سطح فرد و جامعه و بخصوص در وجه شهوت جنسی به وجود آمد.

حدیثی از پیامبر ﷺ بخوبی این مدعا را اثبات میکند: «لَمْ یبْقَ مِنْ أَمْثَالِ الْأَنْبِیاءِ إِلَّا قَوْلُ النَّاسِ إِذَا لَمْ تَسْتَحٰی فَاصْنَعْ مَا شِئْت.» (شیخ صدوق، ۱۴۰۰ ق، ص ۵۱۰) یعنی: از مثلهای انبیاء باقی نمانده است مگر مثلی که همه مردم بیان میکنند و آن این است که وقتی حیاء از بین رفت، هر کاری میخواهی بکن!

بنابراین حیاء نقش لجام بر این نفس چموش را دارد که اجازه ی انجام هر عمل مخالف عرف و شرع و عقل را به آن نمی دهد. لذا رابطه ی تلازمی «دین و حیاء » علت اساسی ایجاد و تقویت نظم و جلوگیری از افسارگسیختگی در هر دو بعد فردی و جمعی است و این همان تعریف نوینی از حیاء بود که در ابتدا ذکر گردید.

#### ۲.۱۲. فراگیر شدن زشتیها و ناهنجاریهای اخلاقی

از دیگر پیامدهای سوء بی حیایی که در بعد جمع و اجتماع قابل مطرح است، فراگیر شدن زشتی و فساد و گسترش گناه می باشد. رواج انواع فساد جنسی (زنا، همجنسگرایی، برهنگی و ...)، فساد اقتصادی (ربا، رشوه، گران فروشی و ...)، فساد حکومتی، فساد اجتماعی (فروپاشی بنیان خانواده ها، اعتیاد و ناهنجاری های اجتماعی و که همگی حاصل غلبه وقاحت بر حیاء می باشد. پوشش صدها کانال فاسد ماهواره که اکثر آنها زشت ترین و فجیع ترین صحنه ها را به راحتی نمایش می دهند و تمام اقشار به خصوص جوانان و نوجوانان را در سراسر جهان تحت تأثیر خود دارند و سایت های مبتذل اینترنت و سی دی ها و فیلم های مبتذل و فجیع که در سراسر جهان فراگیر شده اند، همه و همه نشان از افسارگسیختگی بشر امروز است که سعی در فراگیر کردن و تعمیم آن نیز به صورت ها و اشکال محتلف دارد. لذا به حق باید قرن حاضر را «دوران بی حیایی» نامید.

در دعاى شريف عهد اشارهاى به همين فراگيرى زشتى و فساد در آخرالزمان شده است: «اللَّهُمَّ أَرِنِى الطَّلْعَةَ الرَّشِيدَةَ ... وَ أَحْى بِهِ عِبَادَكَ فَإِنَّكَ قُلْتَ وَ قَوْلُكَ الْحَقُّ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِى الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيدِى النَّاسِ ...» (كفعمى، ١٣٠٥ ق، ص ٨٣)

هرگاه شنعت و زشتی و قبح عملی قبیح از بین برود، آن عمل در جامعه فراگیر خواهد شد؛ و هنگامی این زشتی و قبح از بین میرود که اشخاصی بصورت بارز و آشکار آن را انجام دهند و این عمل جز از کسی که صفت حیا در وی مرده است نمی تواند سر بزند. و لذا کسی که صفت حیا در وی مرده، برایش انجام هر نوع عمل زشت یکسان است؛ یعنی علاوه بر انجام آشکارای اعمال زشت، هر نوع عمل زشت و ناپسندی را نیز انجام خواهد داد.

نکته دیگر اینکه گسترش گناه به دو صورت کمی و کیفی است: کمّی یعنی اینکه میزان و تعداد گناهان چه از طرف یک نفر و یا افراد افزایش می یابد. کیفی هم یعنی اینکه نوع و شکل گناهان زیاد می شود.

#### ۳.۱۲. اشاعهی بی حرمتی در بین اقشار مختلف

نیروی درونی حیاء در انسان ها است که سبب می شود تا آنان لگد به دیوار حرمت هم نزده و دیوار احترام بین خودشان را فرونریزند.

شرافت و بزرگواری افراد که نشأت گرفته از حیاء است، علت فاعلی ایجاد حرمت و احترام بین آنها می باشد:

امام على على على الله: «عَلَيك بِالْحَياءِ فَإِنَّهُ عُنُوَانُ النُّبُل» (تميمى آمدى، ١٣۶۶ ش، ص ٢٥٥) يعنى: بر شما باد به حياء كه همانا آن عنوان شرافت و بزرگوارى است.

و هر قدر حیاء کمتر، ارجمندی و شرافت کمتر و وقاحت بیشتر و حفظ حرمت و احترام کمتر. هم چنین آن حضرت می فرماید: «مَنْ صَحِبَهُ الْحَیاءُ فِی قَوْلِهِ زَایلَهُ الْخَنَی فِی فِعْلِه.» (همان) یعنی: کسی که حیاء و آزرم در گویش و گفتارش می فرماید: «مَنْ صَحِبَهُ الْحَیاءُ فِی قَوْلِهِ زَایلَهُ الْخَنَی فِی فِعْلِه.» (همان) یعنی: کسی که حیاء و آزرم در گویش و گفتارش می شود.

#### ۴.۱۲. تبدیل شدن ضد ارزش به ارزش

جابجایی ارزشها از مختصات جامعه ی فعلی است و این هم علتش سوء تفاهمی است که در نتیجه ی تعریف غیردقیق و ناصحیح از دین ایجاد شده است. مثلاً در مقوله ی حجاب که از مسائل بحث برانگیز جامعه ی ماست، تعاریفی فاقد پشتوانه دینی صحیح ارائه شده که مبتنی بر اصل اصیل حیاء و عفت نیست. یعنی حجابی که ارزش بخش به شخصیت زن مسلمان و نماد حیاء عفت وی است، تبدیل به ضدارزشی شده که باعث جنگ و دعواها و کشمکشهای فراوان در سطوح نظری و عملی شده است.

ابن عبّاس از رسول خدا علیه راجع به اخبار آخرالزمان روایتی نقل کرده که به خوبی تبدیل ضد ارزشها به ارزشها در آن مشهود است و اگر دقت کافی گردد مشاهده می شود که رگههایی مستحکم از وقاحت و بی حیایی در آنها وجود دارد. در این حدیث اصیل که بازگوی بسیاری از عقاید حقه ی شیعه است، پیامبر شی بعد از ذکر مناقب امیرالمؤمنین علی این بشارت ظهور فرزندی از صلب ایشان را می دهند که منجی آخرالزمان است و در ادامه به موضوع مدّنظر ما می پردازند: «... و آخرین ایشان کسی است که عیسی بن مریم این پشت سراو نماز می خواند، و زمین را از عدل آکنده سازد هم چنان که از ظلم و جور پر شده باشد، به واسطه ی او نجات می دهم و از هلاکت باز می دارم و هدایت می کنم و از ضلالت جلوگیری می کنم و به واسطه او کوران را بینا و بیماران را شفا خواهم داد، گفتم: الهی و سیدی! آنچه کس خواهد بود؟ خدای تعالی

وحی فرمود: آنگاه که علم برداشته شود و جهل آشکار گردد، قاریان فراوان شوند و عمل به قرآن اندک شود و کشتار فراوان گردد و فقهای هادی اندک و فقهای گمراهی و خائنان و شعراء افزون شوند و امّت تو قبورشان را مسجد کنند، قرآن ها زیور و مساجد زینت شود و جور و فساد افزون گردد و منکر آشکار شده و امّتت بدان فرمان دهند و از معروف باز دارند و مردان به مردان اکتفا کنند و زنان با زنان در آمیزند و امیران کافر شوند و اولیای آنها فاجر و یارانشان ظالم و اندیشمندان آنها فاسق گردند ...» (شیخ صدوق، ۳۸۱ ق، ص ۴۲۲).

#### ۵.۱۲. نابودی زیباییها و مکارم اخلاقی

به موجب گفته ی حضرت علی این حیا زیباست و ریشه ی همه ی زیبایی ها: «الْحَیاءُ جَمِیل.» (همان، ص ۲۵۶) حال اگر زیبایی که خود برانگیزاننده دیگر زیبایی ها و خوبی ها هست، ضعیف شده و یا از بین برود، دیو زشت وقاحت و بی شرمی جامعه را جولانگاه خود کرده و خوبی ها و نیکی ها را نابود خواهد کرد.

قبل از این در تعریف حیاء گفتیم که حیاء دارای دو ویژگی (بازدارندگی از بدیها) و (وادارندگی به خوبیها) است. با این تفصیل اگر گوهر حیاء در جامعه کمیاب شود، قاعدتاً میزان گرایش به سمت خوبیها کم شده و در عوض تمایل به سمت امور ناپسند زیاد خواهد شد؛ مضافاً این که معمولاً امور ناپسند دارای لذت آنی نیز می باشند که شدت این تمایل را فزون خواهد ساخت.

در بُعد فردی نیز این قضیه صادق است: امام صادق ﷺ می فرمایند: «مَن لَا حَیاءَ لَهُ فَلا خَیرَفیهُ» (شیخ کلینی، ۱۴۰۷ ق، ج ۲، ۱۰۶) یعنی: کسی که حیاء و شرم ندارد، هیچ خیری در او نیست.

انسان بی خیر فرقی با انسان مرده ندارد، حتی از زندگی نباتی و حیوانی نیز تهی است. چرا که نبات و حیوان هر یک منافع و خیراتی برای انسان ها دارند.

#### ۶.۱۲. بدنامی افراد مبتلا به عارضهی بی حیایی

آبرو، عِرض، اعتبار، شهرت و منزلت اجتماعی همگی جنبه های مختلف شخصیت آدمی هستند که به طور فطری در زند همگان دارای ارزشی والا حتی بیشتر از مرگ دارد. کشته شدن در راه خدا، وطن و محبوب مصادیقی هستند که حکایت از ارزشمندی شخصیت دارد. اما آن عامل مهمی که سبب حفظ شخصیت از تندبادهای نابودگر بی شخصیتی می شود، نیست مگر حیاء. امام علی ﷺ، این بزرگ روان شناس الهی به همین نکته صحّه می گذارند: «مَنْ کَسَاهُ الْحَیاءُ ثَوْبَهُ خَفِی عَلَی النَّاسِ عَیبُه» (همان، ج ۸، ص ۲۳) یعنی: هر کس جامه حیاء را بر تن کند، عیبش از مردم نهان خواهد ماند (یعنی بی آبرو نخواهد شد). در جای دیگری می فرماید: «إِیاک وَ فِعْلَ الْقَبِیحِ فَإِنَّهُ یَقَبِّحُ ذِکُرَک وَ یکُثِرُ وِزْرَک» (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶ ش، ص ۱۳۶۸) یعنی: بپرهیز از اینکه عملی ناهنجار مرتکب شوی، چراکه سبب بدنامی تو شده و گناهت را زیاد می کند. هم چنین «اخذَرْ کُلَّ عَمَلٍ إِذَا سُئِلَ عَنْهُ صَاحِبُهُ [عَامِلُهُ] اسْتَحْیا مِنْهُ وَ أَنْکَرَه» (همان، ص ۱۵۸) یعنی: دوری کن از هر عملی که هنگامی که از کننده و انجام دهنده ی آن پرسیده شد، عامل و فاعل آن شرم کند که خود را معرفی کند و آن را برای خود زشت بشمارد. «ما أبعد الصّلاح مِن ذی الشَّرِ الوقاح» (همان، ص ۲۵۷) یعنی: چه دور است خیر و صلاح و آن را برای خود زشت بشمارد. «ما أبعد الصّلاح مِن ذی الشَّرِ الوقاح» (همان، ص ۲۵۷) یعنی: چه دور است خیر و صلاح از انسان وقیح و بی حیا.

بی شرمی، پررویی و گستاخی علتی اساسی برای نکوهش و ملامت شخص مبتلا به این صفات ذمیمه توسط مردم است. به یقین هیچ انسانی بر اساس فطرت و خمیر مایه ی الهی خود دوست ندارد به چهرهای منفور و مذموم در جامعه بدل شود و همگان انگشت اتهام و حقارت خود را به سمت وی نشان بروند. فرو ریختن پایههای حیا در وجود فرد، وی را مبتلا به این عارضه اجتماعی خواهد نمود. و کسی که چهرهای منفور در جامعه بیابد. دیگر ابایی نخواهد داشت تا به انواع جنایات و معاصی و ناهنجاریهای اخلاقی دست یابد.

#### ۷.۱۲. گرایش به فرقههای انحرافی

از دیگر آثار بنیان برافکن وقاحت در کشور اسلامی، متزلزل کردن عقیده و هموار کردن مسیر برای انحراف مسلمانان

به ادیان و فرقهها و نحلههای دیگر میباشد.

شاید در نگاه نخست چندان این ارتباط منطقی به نظر نرسد، اما استناد به حدیثی معجزه آسا از امام صادق ﷺ، انگشت تأییدی بر این ادعا میباشد: «الْوَقَاحَةُ صَدْرُ النِّفَاقِ وَ الشِّقَاقِ وَ الْكُفْرو» (مفضل بن عمر، ۱۳۶۰ ش، ص ۱۸۹)

امام على وقاحت را صدر و نطفه نخست گرایش به نفاق و شقاق و كفر می دانند كه به نظر نگارنده با توجه به مقتضیات فعلی جامعه، تفسیر یا تأویل این روایت می تواند همگی اشارت به محورهای انحراف از دین داشته باشد.

بدین صورت که نفاق می تواند اشاره به جریان های انحرافی درون دین اسلام یا مذهب شیعه داشته باشد؛ نظیر هزاران فرقه و نحله های متعددی که همچون علف هرز از کشتزار دین روییدند. نظیر وهابیت، بابیت و بهائیت، زیدیه، شیخیه، اسماعیلیه، صوفیه و یا عرفان های نوظهور منحرف که با ترکیب عرفان های وارداتی مثل عرفان سرخپوستی یا عرفان غربی با آموزه های اسلامی، ملغمه ای متعفن ولی جذاب تحویل علاقمندان عرفان می دهد: مثل: عرفان حلقه

شقاق و کفر هم عبارتست از مکاتب فکری و اندیشههای عرفانی وارداتی نظیر ایسمهای مختلفی که بسیاری از انسان اندیشمندان اسلامی را حول محور خود جمع کردهاند. از جمله: سکولاریسم (جدایی دین از سیاست)، اومانیسم (انسان محوری و انسان گرایی)، اگزیستانسیالیسم (اصالت وجود بشر)، آتئیسم (خدا انکاران)، سوسیالیسم، نیهیلیسم (پوچگرایان)

و عرفانهای مختلفی که با عنوان «معنویتهای نوگرا» در جذب مخاطبان عام موفق عمل کردهاند نظیر: عرفان اوشو، عرفان یائولو کوئیلو، سای بابا، رام الله، دالایی لاما و تعالیم بوداییان.

#### ۱۳. حیاء و وقاحت و مدیریت شهرسازی

گفتیم حیاء و وقاحت به عنوان دو صفت ضد هم، نقشی اساسی در تنظیم و نابسامانی مدیریت در وجوه نفسی و

جمعی دارند.

یکی از مصادیق بارز وقاحت و بی حیایی در جامعه شهرسازی و معماری امروز نمود کرده است.

دادن مجوز برای ساخت بناهای مرتفع مسکونی و تجاری بدون در نظرگرفتن حریمهای شرعی و عرفی، مدشدن آشپزخانههای باز موسوم به «اُپن»، اجازه ی حضور بانوان در محیطهای شغلی غیرمناسب با روحیات و مقتضیات زنانه آنها نظیر رانندگی اتوبوس و ... مصادیقی آشکار از طردشدن روحیه ی حیاء و جایگزینی وقاحت در جامعه دینی ما می باشد.

نظم دینی در مدیریت شهری اقتضاء می کند طبق دستور امیرالمؤمنین اید افرادی بر مسند کار گمارده شوند که خود افرادی حیامند بوده و حساسیت نسب به رعایت و انتشار این امر مقدس داشته باشند.

#### ۱۴. راهکارهای افزایش حیا و کاهش بی حیایی

برای هرگونه تغییری در روند هنجارها و ناهنجاریهای اجتماع، بهترین راه ممکن تغییر در اسباب و لوازم تعلیم و تربیت میباشد. اصولاً تعلیم و تربیت در فرآیند خود نیاز به دو مکانیسم «آموزش» و «پژوهش» دارد.

در مسیر تحقق هدف موردنظر از این پژوهش، یعنی ارتقاء سطح حیامندی جامعه از کوچک ترین اما بنیادی ترین نهاد آن یعنی خانواده گرفته تا نهادها و سازمانهای عریض و طویل همگی باید با واژه ی زیبا و آسمانی " حیاء " آشنا شوند و آن را در مسیر زندگی و مدیریت خود بکار گیرند. این آشناسازی به دو صورت امکان پذیر می باشد. به عبارتی برای فراگیرنمودن حیامندی جامعه و جلوگیری از افزایش وقاحت و بی حیایی، بر روی دو مقوله باید سرمایه گذاری نمود: بخش پژوهش و بخش آموزش

#### ۱.۱۴. سرمایه گذاری در بخش پژوهش

بدون داشتن یک مجموعه ی پژوهشی و تحقیقاتی خوب و منسجم و ورزیده، نمی توان یک سیستم آموزشی بهینه و کارا داشت. پیشرفت علمی حیرت انگیزی که هم اکنون در بلوک غرب و کشورهای توسعه یافته شاهد آن هستیم،

بی تردید مدیون پژوهشهای محققان تلاش گر آنها می باشد. از همین روی برای تحصیل نظام آموزشی قوی و محکم و گام در مسیر توسعه ی مادی و پیش رفت معنوی ، ناگزیر هستیم از داشتن پژوهشگرانی کارآزموده .

با وجود حوزههای علمیه قوی و برخورداری از پشتوانه غنی فرهنگی اسلامی و ایرانی، میتوان محققانی خبره و متخصص در هریک از رشتههای علوم انسانی داشت.

به نظر نگارنده همانگونه که رشته پزشکی به تخصصی ترین مهارتهای پزشکی در اندامها و اعضاء و جوارح و بطور کلی جسم انسان تقسیم بندی شده است، به همان صورت ضروری است طب روحانی نیز به رشتهها و زیرمجموعههای تخصصی تر در باب روح انسان تقسیم شود تا با پژوهشهای زیربنایی بتوان تار و پود فرهنگ این جامعه را با آموزههای ناب دینی مبتنی بر معارف قرآن و عترت گره داد. بسترسازی فرهنگی برای ساخت تمدن اسلامی نیازمند مهم ترین فرآیند تعلیم و تربیت یعنی «یژوهش» است.

متأسفانه در باب «حیاء و وقاحت» که موضوع این مقاله است، با توجه به جست و جوی نگارنده، کتابها و مقالات و پایان نامه ها و حتی سخنرانی های چندان قابل توجهی بدست نیامد؛ هرچند که با تتبع در کتب روایی و حکمی و اخلاقی و عرفانی، مطالب ناب و درخوری یافت می شود. شاید این امر ناشی از عدم حساسیت و یا کمبود حساسیت نسبت به آن می باشد.

در میان کتب نوشته شده دو اثر قابل توجه مشاهده گردید که اختصاصاً به مسأله ی حیاء پرداخته بودند که به جهت اهمیت به ناچار باید ذکر گردند:

کتاب] پژوهشی در فرهنگ حیا [نوشته ی عباس پسندیده که با قلمی روان و نوین، از زاویهای نو به این اصل اصیل و رکن رکین اخلاقی پرداخته است .

کتاب] حیا، موهبتی الهی [از سری مجموعه کتب] ادب الهی، کتاب چهارم [که در واقع نوشتار سلسله جلسات اخلاقی مرحوم آیت الله شیخ مجتبی تهرانی می باشد و به تفصیل و با بیانی شیرین و شیوا نگاهی عمیق و دقیق به مسأله ی حیاء

داشته است.

لذا با عنایت به اهمیت و عظمت موضوع حیاء و وقاحت که گلوگاه بسیاری از فضایل و رذایل اخلاقی است و ساختار فرهنگ جامعه ما از کمبود و فقر آن رنج میبرد، شایسته است سرمایه گذاری عظیمی در باب انجام پژوهشهای علمی کاربردی استاندارد و قابلی در چهارچوب این مسئله انجام گیرد. همانگونه که غرب و آمریکا و در رأس آن هالیوود با سرمایهگذاریهای فراوان، توفیق یافتند تا حیاء و مروت و عفت و حجاب را در جامعه ی دینی ما بسیار ضعیف و کمرنگ کرده به منافع شیطانی خود دست یابند.

در این راه مقدس در مقوله نخست باید از محققان و پژوهشگران حوزوی و دانشگاهی و کارشناسان امر آموزش دعوت نمود تا نظرات و ایدههای محققانه و کاربردی خود را بیان کنند. برای حرکت صحیح در این مسیر و استفاده ی بهینه از زمان و اساتید و صاحب نظران و حصول بهترین نتیجه، کارگروه ها و تیمهای تحقیقاتی قوی تشکیل داد تا بهترین و علمی ترین و جامع ترین و کاربردی ترین پژوهشهای نوشته شده را انتخاب و به آنها جوایز ویژه اهداء نمود تا ایجاد انگیزه برای محققین و پژوهشگران دیگر فراهم شود.

در مرحله ی بعد تیمهای تحقیقاتی نتیجه ی تحقیقات خود را در سطوح آموزشی خاص و عام تزریق نمایند که در بخش بعدی توضیحات آن خواهد آمد.

#### ۲.۱۴. سرمایهگذاری در بخش آموزش

گفته شد می بایست پژوهشهای علمی کاربردی برگزیده توسط تیمهای تحقیقاتی انتخاب شده و در مسیر اجرایی شدن به بوته ی آموزش و پرورش سیرده شوند.

این پژوهشها به صُوَر و روشهای گوناگون میتواند در امر آموزش و پرورش بکار برود که در حالت کلی به صورت «عام» و «خاص» میباشد.

#### ١٠٢.١٤. آموزش عام (عمومي)

این نوع از آموزش به صورتهای زیر قابل انجام است:

استفاده از منابر و مکانهای سخنرانی عمومی در مناسبتهای مختلف: شاید بتوان گفت پتانسیل نهفته در این آموزش بسیار وسیعتر و فراگیرتر از انواع آموزشهای دیگر است؛ به این دلایل: علقه و علاقه خاص مردم به روحانیت بعنوان مبلغان مذهبی و حتی کسانی که معمم نبوده، ولی مبلغ مذهبی میباشند؛ جذاب بودن سخنرانیها و مواعظ برای مردم، چرا که با فطرت آنها قابل سازگار است؛ حضور همگانی از زن و مرد و پیر و جوان، اصناف مختلف با سنین متنوع؛ با توجه به اجباری نبودن و بالابودن سطح رضایت مندی برای حضور افراد، میزان تأثیرگذاری آن از دیگر نوع آموزشها بیشتر است؛ اثرگذاری گفتار چهره به این نوع از آموزش جلوه و عظمت بیشتری می دهد، خصوصیت مهمی که آموزشهای نوع دوم که ذیلاً می آید فاقد آن است.

البته با پیشرفت فضای رسانه ای و ظهور تلفن همراه و اینترنت و بمباران اطلاعات به کاربران، لازم است در ریخت و شکل و اسلوب سخنرانی ها نیز تغییری ایجاد گردد؛ به صورتی که جذابیت لازم را برای جذب مستمع داشته باشد.

استفاده از رسانههای نوشتاری و شنیداری و دیداری: در این محدوده که شامل روزنامهها، صدا و سیما، اینترنت، فضای مجازی (تلگرام و دیگر نرمافزارهای موجود) است، این نوع آموزش به علت تعداد کاربران فوق العاده زیاد با سنین و جنسیت و ویژگیها و صفات مختلف، دارای جایگاه ویژهای است و لذا باید توجه ویژهای هم به آن نمود:

چاپ و انتشار مقالات مختلف و مستمر و جذاب در ارتباط با موضوعات مورد نیاز و کاربردی جامعه مثل موضوع مورد نظر این مقاله (حیاء) در روزنامهها و مجلات و نشریات

تهیه و پخش تیزرهای تبلیغاتی معناگرا، فیلمها و سریالهای جذاب با سناریوهای قوی، پخش سخنرانیهای مرتبط، دعوت از کارشناسان دینی، روانشناسان و جامعه شناسان و انجام مناظرههای مفید در جهت ارتقاء سطح کیفی و کمی مستمعین.

ایجاد کانالهای فراوان توسط نهادها و سازمانهای مختلف دینی نظیر وزارتخانههای مرتبط با حوزه دین و فرهنگ، حوزههای علمیه، دانشگاههای علوم قرآن و حدیث، دانشگاههای علوم انسانی، نویسندگان و اندیشمندان و سخنرانان، مساجد و پایگاههای بسیج و دیگر مراکز فرهنگی

این شمّهای بود از آنچه که می توان و می بایست در حوزه ی آموزش عمومی انجام داد تا حصول نتیجه ی مدّنظر به بهترین نحو و سریع ترین زمان ممکن انجام پذیرد.

#### ۲.۲.۱۴. آموزش خاص (خصوصی)

منظور از آموزش خاص یا خصوصی، آموزش در ردههای مختلف تحصیلاتی از دبستان تا دانشگاه و حوزههای علمیه می باشد. نگارش و آموزش جذاب و ساده و زیبای کتابهای درسی دینی در ردههای مختلف دبستان و دبیرستان بر اساس مسائل و موضوعات اخلاقی مورد نیاز جامعه نظیر شرم و حیاء و وقاحت؛ به طوری که مورد علاقه و پسند دانش آموزان قرار گرفته و در ردیف علاقمندی های آنان قرار گیرد. نمونهای از یک داستان زیبا و مؤثر که می توان به عنوان متن آموزشی برای موضوع حیاء به کار برد.

آموزش ضمن خدمت مدیران و کارمندان و کارگران با مقوله ی حیاء و وقاحت توسط مبلغین زبردست و نامی، به صورتی که علاقمندی برای آنان ایجاد کرده و برای دانستن آنها در خود احساس نیاز کنند؛ نه به صورتی که فقط برای رفع تکلیف و دریافت تشویق و ارتقاء رتبه و رسته شغلی ملزم به حضور در این آموزش ها شوند؛ اتفاقی که هم اکنون در سازمان ها و ادارات و کارخانه ها جاری است.

«وَ تَوَخَّ مِنْهُمْ أَهْلَ التَّجْرِبَةِ وَ الْحَياءِ مِنْ أَهْلِ الْبُيوتَاتِ الصَّالِحَةِ وَ الْقَدَمِ فِى الْإِسْلَامِ الْمُتَقَدِّمَةِ فَإِنَّهُمْ أَكْرَمُ أَخْلَاقاً وَ أَبْلَغُ فِى عَوَاقِبِ الْأُمُورِ نَظَرا.» (سيد رضى، ١٣٧٩ ش، ص ١٠١١) يعنى: و ايشان را از آزمايش شدگان و شرم داران از خاندانهاى نجيب و شايسته و پيشقدم در اسلام بخواه (بكار بگمار) زيرا آنها داراى اخلاق و خوهاى گرامىتر و ناموس درست ر (ننگ بر خود روا نداشته اند) و طمعهاى كمتر و انديشه در پايان كارها را

#### رساتر هستند،

این توصیههای جاودان، سفارشات امام علی ﷺ به یار وفادار خود، مالک اشتر نخعی است که ایشان را در امور مملکت داری و صدارت و امارت آموزش می دهند و آن چه را که لازمه ی حکومت داری مدبّرانه، مدیرانه و عادلانه و عالمانه است برایش تبیین می نماید.

اهمّ نکته برداشتی از این فراز نهجالبلاغه این است که در گزینش کارمندان و مدیران در همه ی شئون و صنوف و مراتب، «حیا مندی و با حیایی » باید یکی از اساسی ترین اصول انتخابی و شاخصه های اجرایی باشد.

شاید نکته ی دیگری که بتوان استنباط کرد که با غرض این قسمت از مقاله همخوان باشد این باشد که در واقع حضرت با این توضیحات به مدیران میآموزند که آموزشهای ضمن خدمت که بیشتر جنبه ی اخلاقی داشته باشند را جزء ضروریات آموزشی کارمندان و مرئوسین خود قرار دهند.

#### ۱۵. نتیجهگیری

نگاه دقیق به جامعه ی فعلی کشورمان و شناخت بزنگاه های آن، ما را به این امر آگاه میکند که عنوان «دوران بی حیایی» عنوانی مناسب با وضعیت فرهنگی موجود است. در پژوهش حاضر سعی گردید از ابعاد و زوایای مختلف و بر طبق آیات و روایات و سخنان اندیشمندان دینی، حداقل شناختی از موضوع محوری «حیاء» که از امهات اصول اخلاقی است فراهم آید.

حیاء به عنوان عامل بازدارنده و وادارنده، نقشی مهم در نظم دهی به رفتار و گفتار انسان (بعد فردی) دارد و از این جهت می تواند نقشی قوی و مستحکم و مؤثر در تنظیم ضربان نبض جامعه ایفا کند و سبب سامان بخشی و نظم دهی به هنجارهای افراد درون آن (بعد جمعی) شود. در نقطه مقابل «وقاحت و بی حیایی» دارای پیامدهای سوئی است که علاوه بر خلل در رفتارهای طبیعی فرد و انحراف آن، سبب تبدیل هنجارها به ناهنجاریها و جابجایی ارزشها با ضد ارزشها می شود و این همان گرایش به بی نظمی و اختلال در نظم موجود جامعه می باشد.

مشخص گردید «حیاء» اگرچه دارای جایگاه منیع و رفیعی در معارف دینی و فضایل اخلاقی است، چنان که شایسته است، مورد تحلیل و تجلیل در نزد پژوهشگران و متخصصان علوم دینی حال حاضر کشورمان قرار نگرفته است. از سوی دیگر حساسیتی نیز از سوی متولیان امور تعلیم و تربیت نسبت به وقاحت و آثار جبران ناپذیر آن مشاهده نمی شود.

پیشنهاداتی نیز در باب ترویج و نشر فرهنگ حیامندی و مبارزه با ضد فرهنگ آلوده و ویروسی وقاحت که غرب و هالیوود مبلغ آن است، در دو بخش پژوهش و آموزش ارائه گردید. انجام پژوهشهای مستند، غنی، اصیل، علمی و کاربردی توسط پژوهشگران مبرز و کاربلد برای ورود به بخش آموزش در دو سطح عمومی و خصوصی میتواند منجر به ایجاد و تقویت فرهنگ حیا در جامعه گردد.

#### ۱۶. پیشنهاد

آشنایی با مهارتهای زندگی در پیدایش و پایه گذاری سبک زندگی اسلامی امری ضروری و بایسته است. حال سؤال این است که بعد از فهم این نکته که «حیاء» ریشه و بن بسیاری از فضایل اخلاقی است، در مجموعه ی مهارتهای زندگی در کدام جزء قرار می گیرد و در این پازل کجای آن را تکمیل می کند؟ نقش حیاء در مهارتهای زندگی چیست؟ حیاء در کدام دسته از مهارتهای زندگی قرار می گیرد؟ و اصولاً پس از شناخت ارتباط حیاء با مهارتهای زندگی، این شناخت چه کمکی در جهت رفع ناهنجاری های اخلاقی و نشر هنجارهای اخلاقی می نماید؟

لذا «ارتباط حیا در مجموعه مهارتهای زندگی» میتواند عنوانی بر یک مقاله کاربردی چالش برانگیز باشد. بررسی «حیاء در معماری و مدیریت شهری» نیز عنوانی مناسب برای مقاله ای چالش برانگیز و کاربردی در جهت بررسی یکی از معضلات شهری که مغایر با آموزه های دینی است می باشد.

#### منابع

قرآن كريم

صحيفه سجاديه

ابن بابویه، محمد بن علی، الامالی، بیروت: اعلمی،۱۴۰۰ ق.

ابن شعبه حراني، حسن بن على، تحف العقول، قم: جامعه مدرسين، ١۴٠٢ ق.

احمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، قم: مكتب لاعلام الاسلامي، بيتا.

پاینده، سید ابوالقاسم، *نهج الفصاحة*، تهران: دنیای دانش،۱۳۸۲ش.

يسنديده، عباس، يژوهشي در فرهنگ حيا، قم: دارالحديث، ١٣٨۴ ش.

تميمي آمدي، عبدالواحد، *تصنيف غررالحكم و دررالكلم*، قم: دفتر تبليغات، ۱۳۶۶ ش.

جرجانی، میرسید شریف، *التعریفات*، تهران: ناصر خسرو، ۱۳۷۹ش.

راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، قم: طليعه النور، ١۴٢٧ ق.

سيد رضى، نهج البلاغة، تهران: فيض الاسلام، ١٣٧٩ ش.

صدرای شیرازی، محمد بن ابراهیم، شرح اصول کافی، تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی،۱۳۸۳ش.

صينى محمود اسماعيل، ناصف مصطفى عبدالعزيز، مصطفى احمد سليمان، *المكنز العربى المعاصر*، بيروت: مكتبة لبنان، ١٩٩٣ م.

طباطبایی، سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ترجمه ی: موسوی تبریزی، سید محمد باقر، تهران: بنیاد علمی و فکری علامه طباطبایی، ۱۳۶۳ ش.

طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان، ترجمه: حسین نوری همدانی، تهران: فراهانی، بیتا.

طريحي، فخرالدين، مجمع البحرين، تهران: مرتضوي،١٣٧٥ ش.

عبدالرزاق کاشانی، کمال الدین، مجموعه رسائل و مصنفات، تهران: میراث مکتوب،۱۳۸۰ ش.

فخررازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير، بيروت: دار احياء تراث العربي، ١۴٢٠ ق.

فيومى، احمد بن محمد، مصباح المنير، قم: مؤسسه دارالهجره، بي تا.

قمى، على بن ابراهيم، التفسير، قم: دارالكتاب،١٣٤٣ ش.

كبير مدنى، سيد علىخان بن احمد، رياض السالكين في شرح صحيفة سيد الساجدين، قم: دفتر انتشارات اسلامي،١۴٠٩ ق.

كفعمى، ابراهيم بن على عاملي، المصباح (جنة الأمان الواقية)، قم: دار الرضى (زاهدى)، ١٣٠٥ ق.

كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: دارالكتب الاسلاميه ١۴٠٧ ق.

گيلاني، عبدالرزاق، شرح مصباح الشريعة، تهران: پيام حق،١٣٧٧ ش.

مجلسي، محمد باقر، بحارالانوار، بيروت: مؤسسه الوفا، ١۴٠٣ ق.

مصطفوی، حسن، *التحقیق فی کلمات القرآن الکریم*، تهران: بنگاه ترجمه و نشرکتاب، بی تا.

مفضل بن عمر، مصباح الشريعة ، تهران: انجمن اسلامي حكمت و فلسفه ايران ، ١٣۶ ش.

نراقى، محمد مهدى، جامع السعادات، ترجمه: كريم فيضى، قم: انتشارات قائم آل محمد رَجِّ السَّيَّ ١٣٨٨ ش.

# تفاوت معنایی «صبر» و «حلم»؛ رویکرد قرآنی، روایی، ادبی

چکیده: تفاوت معنایی دو واژه ی قرآنی «صبر» و «حلم»، به دلیل کاربرد فراوان آنها در این کتاب الهی و نیز جایگاه مهم آنها در نظام اخلاقی و اعتقادی اسلام، از دیرباز مورد اهتمام محققان قرآن پژوه بوده است. در این مقاله، ابتدا با توجه به روایات معصومین ایک عدم ترادف صبر و حلم ثابت گشته است و سپس بر اساس بررسیهای لغوی، مشخص شده است که اصل معنایی واژه «صبر»، «حبس کردن» و اصل معنایی «حلم»، «جدا ساختن کنه از تن شتر» است و بر این اساس تمامی مشتقات این دو ریشه توجیه و تبیین گشته است. پس از آن، بر پایه فرمایشات اهل بیت ایک به بررسی تفاوت معنایی این دو خصلت اخلاقی پرداخته شده است. بر این اساس روشن شده است صبر متنایی این دو خصلت اخلاقی پرداخته شده است. بر این اساس روشن شده است صبر مصیبتهای روزگار، دشواری های عبادت خداوند متعال و هر گونه رنج و سختی بروز می میابد، اما حلم یک ویژگی اخلاقی اجتماعی است و نقش آن در مواجهه خردمندانه با میاهدن و درنگ کردن و تأمل نمودن در پاسخ دادن به ایشان است.

كليدواژه ها: حلم، صبر، سفاهت، جزع، فروق اللغوية.

حامد دهقانی فیروزآبادی دانش آموختهی کارشناسی ارشد علوم قرآن و حدیث پردیس فارابی دانشگاه تهران hdf.dehghani@gmail.com

پیشینهی مقاله

دریافت: ۱۳۹۵/۳/۵ پذیرش: ۱۳۹۵/۶/۷

عدم ترادف صبر و حلم ً تفاوت معنایی «صبر» و «حلم»؛ معناشناسی واژه های صبر و حلم رویکرد قرآنی، روایی، ادبی «صبر» و «حلم» از نگاه روایات

مقدمه

نتیجه گیری

«صبر» در گستره ی واژه نامهها «حلم» در گستره ی واژه نامه ها

#### ۱. مقدمه

در روزگار ما، که چهارده قرن فعالیت علمی و پژوهشی در مورد واژه شناسی مفردات قرآنی و روایی پشت سر گذاشته شده است، وظیفه پژوهشگران پرهیز از تکرار گفتههای پیشینیان و اکتفا نکردن به نقل اقوال ایشان است. در مورد بسیاری از واژگان قرآنی و روایی، معنای اجمالی آنها توسط لغتنامههای کهن، تبیین شده است، اما حدود و مرزهای معنای یک واژه به خوبی روشن نشده است، لذا با انبوهی از واژگان قریب المعنی و مترادفنما مواجهیم که جز ابهام و سردرگمی در برداشت از منابع دینی، نتیجهای در پی ندارد. از مغفول ماندن پژوهشهای لغوی همین بس که در قرآن کریم از گناه، با هجده نام و عنوان تعبیر شده است و ما در ترجمهها و تفسیرهای موجود، تقریباً هیچ تفاوتی بین این الفاظ نمی بسند.

با همین دغدغه، نگارنده بر آن است تا در این مقاله، به تبیین تفاوت معنایی دو واژه ی پرکاربرد «حلم» و «صبر» در قرآن و روایات، بپردازد و در این راستا از تمسک به هر گونه قرینه و شاهدی که به کنار رفتن غبار از معنای این دو مفهوم می کند، دریخ نورزد.

برهمین اساس در ادامه، در ابتدا با توجه به روایات، به تبیین عدم ترادف دو صفت حلم و صبر پرداخته و پس از آن، نخست با تلاش لغوی و رفتن به سراغ واژه نامهها و سپس کمک گرفتن از سرچشمه زلال روایات اهل بیت پیش به بیان مؤلفه های معنایی هر یک از این دو واژه می پردازیم.

#### ٢. عدم ترادف صبرو حلم

در ابتدا لازم است با ذکر برخی دلایل و شواهد روایی، شبهه ی ترادف دو واژه ی صبر و حلم را بزداییم و با قصدی جدی تر به تفاوت این دو واژه قرآنی و ظرائف معنایی آنها بپردازیم. در این راستا، به برخی از احادیث اهل بیت ایس که این دو واژه را در کنار یکدیگر به کار برده اند و اراده ترادف از آنها نکرده اند، اشاره می کنیم:

«عَنْ عَلِى بْنِ الْحُسَينِ الْبِهِ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: مِنْ أَحَبِّ السَّبِيلِ إِلَى اللهِ ﷺ جُزْعَتَانِ: جُزْعَةُ غَيظٍ تَرُدُّهَا بِحِلْمٍ، وَجُرْعَةُ مُصِيبَةٍ تَرُدُّهَا بِصَبْرٍ.» (کلینی، ۳۲۹ ق، ج۳، ص۲۸۶) یعنی: دوست ترین راه بنده به سوی خدای ﷺ نوشیدن دو جرعه است: جرعهی خشمی که با خویشتنداری ردش کند، جرعهی مصیبتی که با صبرش برگرداند.

براساس این حدیث مبارک، فرو بردن جرعه ی خشم به وسیله ی حلم و جرعه ی مصیبت و گرفتاری به وسیله ی صبر امکان پذیر است. در صورتی که حلم و صبر معنای یکسانی داشتند، کافی بود پیامبر عمله این گونه می فرمودند: «جرعة غیظ و جرعة صبر تردّها بحلم / بصبر».

«... عَنْ أَبِى جَعْفَرٍ إِيهِ ، قَالَ: سُئِلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ عَنِ الْإِيمَانِ ، فَقَالَ: إِنَّ الله ﷺ جَعَلَ الْإِيمَانَ عَلَى أَرْبَعِ دَعَائِمَ: عَلَى الشَّوْقِ، وَ الْإِشْفَاقِ، وَ الْإِشْفَاقِ، وَ التَّرَقُّبِ ... وَ عَلَى الشَّوْقِ، وَ الْإِشْفَاقِ، وَ الْإِشْفَاقِ، وَ التَّرَقُّبِ ... وَ الْعَدُلُ عَلَى أَرْبَعِ شُعَبٍ: عَلَى الشَّوْقِ، وَ الْإِشْفَاقِ، وَ التَّرَقُّبِ ... وَ الْعَدُلُ عَلَى أَرْبَعِ شُعَبٍ: غَامِضِ الْفَهْمِ، وَ غَمْرِ الْعِلْمِ، وَ زَهْرَةِ الْحُكْمِ، وَ رَوْضَةِ الْحِلْمِ ... » (كلينى، ٣٢٩ ق، ج٣ ص ١٣٠) يعنى: الْعَدُلُ عَلَى أَرْبَعِ شُعَبٍ: غَامِضِ الْفَهْمِ، وَ غَمْرِ الْعِلْمِ، وَ زَهْرَةِ الْحُكْمِ، وَ رَوْضَةِ الْحِلْمِ ... » (كلينى، ٣٣٩ ق، ج٣ ص ١٣٠) يعنى: المام باقر إلى فرمود: امير المؤمنين إلى را از ايمان سؤال كردند، فرمود: خداى ﷺ ايمان را بر چهار پايه قرار داده است: صبر، يقين، عدالت و جهاد؛ و صبر چهار شعبه دارد: اشتياق و ترس و زهد و مراقبت (انتظار) ... و عدالت چهار شعبه دارد: فهميدن امر مشكل [دقت در فهميدن]، رسيدن به حقيقت دانش، روشني حكم (داوري) و خرمي شكيبايي.

در این روایت امیرالمؤمینن ﷺ صبر را یکی از ستونهای ایمان بر می شمرد، در حالی که حلم را یکی از شعبههای ستون عدل معرفی می کنند.

«... عَنْ أَبِى عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ ﷺ خَصَّ رُسُلَهُ بِمَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ؛ فَامْتَحِنُوا أَنْفُسَكُمْ، فَإِنْ كَانَتْ فِيكُمْ، فَاصْأَلُوا الله، وَ ارْغَبُوا إلَيهِ فِيها. قال: فَذَكَرَهَا عَشَرَةً: «الْيقِينَ، وَ الْقَنَاعَةَ، وَ الشَّبُرَ، وَ الشُّكْرَ، وَ الْحِلْمَ، وَ حُسْنَ الْخُلُقِ، وَ السَّخَاءَ، وَ الْغَيرَةَ، وَ الشَّجَاعَةَ، وَ الْمُرُوءَةَ» (كلينى، ٣٢٩ ق، ج٣ ص ١٤٣). وَ الصَّبْرَ، وَ الشُّكْرَ، وَ الْحِلْمَ، وَ حُسْنَ الْخُلُقِ، وَ السَّخَاءَ، وَ الْغَيرَةَ، وَ الشَّجَاعَة، وَ الْمُرُوءَةَ» (كلينى، ٣٢٩ ق، ج٣ ص ١٤٣). يعنى: امام صادق ﷺ فرمود: خداى ﷺ پيغمبرانش را به مكارم اخلاق اختصاص داد، شما خود را بيازماييد، اگر آنها در وجود شما هم بود، خدا را سپاس گوييد و بدانيد كه بودن آنها در شما خير شماست و اگر در شما نبود، از خدا بخواهيد و نسبت به آنها رغبت جوييد. سپس آنها را ده چيز شمرد: يقين و قناعت و صبر و شكر و خويشتن دارى و خلق نيكو و سخاوت و غيرت و شجاعت و مروت.

با توجه به این روایت، مکارم اخلاق که خداوند متعال رسولان خویش را بدان مختص ساخته است، ده چیز است و صبر و حلم دو خصلت بر شمرده شده است.

هم چنین در روایتی دیگر، امام صادق ﷺ بین دو خلق صبر و حلم و اضداد آن دو فرق میگذارند:

«عَنْ سَمَاعَةَ بْنِ مِهْرَانَ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ع وَ عِنْدَهُ عِدَّةٌ مِنْ مَوَالِيهِ فَجَرَى ذِكْرُ الْعَقْلِ وَ الْجَهْلِ فَقَالَ ع اعْرِفُوا الْعَقْلَ وَ الْجَهْلِ وَ الْجَهْلِ فَقَالَ ع اعْرِفُوا الْعَقْلَ وَ جُنْدَهُ تَهْتَدُوا ... وَ الْحِلْمَ وَ ضِدَّهُ السَّفَة ... وَ الصَّبْرُ وَ ضِدَّهُ الْجَزَعَ ...» (برقى، ١٣٧١، ج١، ص الْعَقْلَ وَ جُنْدَهُ وَ الْجَهْلَ وَ جُنْدَهُ تَهْتَدُوا ... وَ الْحِلْمَ وَ ضِدَّهُ السَّفَة ... وَ الصَّبْرُ وَ ضِدَّهُ الْجَزَعَ ...» (برقى، ١٣٧١، ج١، ص ١٩٤).

این دست از روایات محدود به این چند مورد نمی شوند و کافی است با جستجوی دو ریشه «حلم» و «صبر» در بین احادیث، به انبوهی از این شواهد دسترسی پیدا کرد. (رک: کلینی، ۱۴۰۷، ج۱ ص ۴۸ و ج۲ ص ۱۱۱، ص ۲۳۰ و ص ۲۳۵، ابن اشعث، بی تا، ۱۴۹، ابن شعبه حرانی، ۱۴۰۴، ۲۰، ص ۲۰۲ و ص ۳۹۴).

#### ٣. معناشناسی واژههای صبر و حلم

پس از آن که دریافتیم دو واژه ی صبر و حلم به لحاظ معنایی با یکدیگر فرق دارند، نخست به سراغ لغت نامههای ادب عرب می رویم و سعی می کنیم به حقیقت معنایی واژه ی «صبر» دست یابیم، سپس از روایات اهل بیت ایک استمداد

می جوییم، تا دریابیم این واژه در کلام ایشان به چه معنایی به کار رفته است و آیا می توانیم از بیانات ایشان به تمام مراد خویش برسیم یا خیر؟ در ادامه همین روند را برای واژه ی «حلم» نیز پی می گیریم.

#### ۱.۳ «صبر» در گسترهی واژهنامهها

صبر در مشتقات معنایی مختلفی به کار رفته است که از آن جمله می توان به این موارد اشاره کرد: «خویشتن داری، حبس کردن حیوان یا انسان. ابن فارس سه اصل معنایی را برای صبر بر می شمرد: حبس کردن، بلندی های یک چیز و سوم نوعی سنگ. او استعمالات صبر در معانی «خویشتن داری»، «حبس کردن کسی یا حیوانی تا بمیرد»، «کفیل و ضامن» و «به اجبار قسم دادن کسی» را همگی ذیل اصل معنای نخست، یعنی «حبس کردن» می داند.

«فالأول: الصَّبْر، و هو الحَبْس. يقال صبَرْتُ نفسى على ذلك الأمر، أى حبَسْتُها ... و المصبورة المحبوسة على الموت. و نهى رسول الله صلى الله عليه و آله و سلم عن قتل شيءٍ من الدوابّ صَبْراً و من الباب: الصَّبير، هو الكَفِيل، و إنَّما سمِّى بذلك لأنه يصبَرُ على الغُرم. يقال صَبَرت نفسى به أَصبُر صَبْراً، إذا كَفَلْتَ به، فأنا به صبير. و صبرتُ الإنسانَ، إذا حلَّفْته بالله جَهْدَ القَسَم (ابن فارس، ۱۴۰۴، ج٣، ص ٣٢٩).

ابن فارس برای اصل معنایی دوم، به استعمال «صُبْر» با جمع «أصبار» اشاره میکند و از کاربرد این واژه در نامیدن «لبههای ظرف» یاد میکند:

«و أمّا الثانى فقالوا: صُبْر كلِّ شيءٍ: أعلاه. قالوا: و أصبار الإِناء. نواحيه، و الواحد صُبْر.» (ابن فارس، ١٣٠۴، ج٣، ص ٣٢٩).

۲. گفتنی است که این نوع قسم دادن هنگامی است که حاکم شخصی را نگه دارد و حبس کند تا به مطلب مد نظر قسم یاد کند؛ «کلُّ من حبستَه لقتلِ أو یمینٍ فهو قتلُ صنرٍ، و یمینُ صنرٍ» (ازهری، ۱۴۲۱ق، ج۲، ص ۱۲۰). در این رابطه هم چنین رك: ابن بابویه، ۱۴۱۳ق، ج۳، ص ۳۷۵.

۱. قتلِ صبر، به معنای محبوس داشتن منتهی به مرگ، در روایات دیگری نیز به کار رفته است، از جمله رك: طوسی، ۱۴۰۷ق، ج۶، ص ۱۷۳، جوهری، ۱۳۷۶ش، ج۲، ص ۹۰۶.

اما زمخشری با ذکر نقلی از ابن مسعود، این کاربرد ریشه صبر را نیز ذیل اصل معنایی حبس کردن توجیه میکند؛ یعنی بدان خاطر به کناره و لبه ظرف «صُبر» گفته می شود که محتوای خود را درون خویش حبس میکند:

«ابن مَسْعود رضى الله تعالى عنه: «سِدْرَة المُنْتَهى صُبْرُ الجنة» أى جانبها ، و منه ملاً الإِناء إلى أَصْبَارِه... قيل له صُبْر؛ من الصَّبْر و هو الحَبْس» (زمخشرى، ١۴١٧، ج٢ ص ٢٣٥).

استعمال دیگری که ابن فارس از آن مغفول بوده است، اما بسیاری از لغویون بدان اشاره کردهاند، واژه ی «صبیر» به معنای ابر سفید و متراکمی است که قسمتی از آن بالای قسمتی دیگر از آن قرار میگیرد. زمخشری در مورد این واژه نیز قائل به اشتقاق آن از اصل معنایی نخست می باشد؛ چرا که گویا قسمتی از این ابر به وسیله بخش دیگر حبس شده است:

«الصَّبِير: السَّحَاب الكثِيف المتراكب، و هو من الصَّبْر بمعنى الحبْس، كأنّ بعضه صُبِر على بعض. و منه صُبْر الشّيء و هو غِلَظُه و كثافته، و صُبْرة الطعام» (زمخشرى، ١۴١٧، ج٢ ص ٢٣٠).

بر این اساس، با توجه به کاربردهای گوناگون ریشهی «ص ب ر» و در نظر گرفتن گفتههای لغت پژوهان، می توان چنین نتیجه گرفت که خصلت «صبر»، به معنای «نگه داشتن و حبس کردن مشقت بار نفس است در مقابل سختی های و مصیبت هایی که بدان وارد می شود».

#### ۲.۳. «حلم» در گسترهی واژهنامهها

ریشه ی «حلم» را می توان در این چهار حوزه ی معنایی خلاصه کرد: «حِلْم: بردباری، حُلم: خواب پریشان، حَلَمَة: کنه بزرگ، حَلَمَة: سرسینه» و باقی مشتقات به وضوح ذیل یکی از این معانی جای می گیرند.

۱. به نظر می رسد «علو و بندی» را نیز باید همراه مؤلفه «جانب و کناره» در نظر گرفت، چنان که در ظرف، به لبه ی آنکه بلندترین جای ظرف است، صُبر گفته می شود. به این دقیقه خلیل بن احمد نیز اشاره کرده است: «صُبْرُ کل شیء: اُعلاه، و یقال: ناحیته ... و یقال: سدرة المنتهی صُبْرُ الجنة، قال: صُبْرها اُعلاها» (فراهیدی، ۱۴۰۹، ج۷، ص ۱۱۶).

ابن فارس بدون اشاره به معنای چهارم، از سه اصل معنایی یاد می کند و در ادامه می افزاید که این سه اصل به طور کامل از یکدیگر جدا هستند و نمی توان مانند بسیاری از واژگان، این سه را به یک اصل معنایی بازگرداند (ابن فارس، ۱۴۰۴ق، ج۲، ص ۹۳). اما علامه مصطفوی رفت تنها اصل معنایی «حصول سکون و طمأنینه» را برای ریشه ی حلم مطرح می کنند (همو، ۱۴۳۰، ج۲، ص ۳۱۹). ایشان معتقدند خواب دیدن بالغ را از آن حیث احتلام نامیده اند که هیجانات زمان طفولیت از وی جدا می شود و موجب حلم و سکون در او می شود (مصطفوی، ۱۴۳۰، ج۲، ص ۳۲۰). مشابه چنین تبیینی در کلام راغب نیز مشاهده می شود: «قوله ین و آزه ابا العنام المنام ا

آن چنان که اشاره شد، کاربرد دیگر «حَلَمة» به معنای کنه بزرگ است. کنه موجب بیماری پوستیگری در حیواناتی همچون شتر می شده است و این سوراخ شدن پوست هنگام دباغی را در پی داشته است. لذا با استعمال «حَلِمَ الأدیمُ: پوست سوراخ شد» روبه رو می شویم. علامه مصطفوی علی در راستای ارتباط این کاربرد با اصل معنایی سکون و آرامش چنین می نویسد: «و یناسب هذا المعنی حصول حالة السکون و التسلیم للأدیم فی مقابل دوات تفسده، فیتحصّل له التثقّب» (همو، ۱۴۳۰، ج۲، ص ۳۲۰).

لیکن به نظر می رسد این توجیه، تکلّف آمیز است و ایشان برای ایجاد ربط، به معنای «تسلیم» متسمک شده اند که با اصل معنایی سکون مباین است. اما راغب در مفردات، در همین موضع بیانی دارد که به نظر موجّه تر می رسد؛ او معتقد است کنه را از آن حیث که بسیار آرام و ساکت است، هم چون شخصی دارای حلم تصور کرده اند و آن را «حَلَمَة» نامیده اند. او هم چنین استعمال این واژه در مورد سر سینه را نیز به تناسب مشابهت آن را کنه بزرگ می داند و برای این

۱. در مورد این کاربرد ر.ک.: ابو عبید، ۱۹۹۰، ج۱، ص ۱۸۷، ابن درید، ۱۹۸۸، ج۱، ص ۵۶۵، ازهری، ۱۴۲۱، ج۵، ص ۶۹، صاحب، ۱۴۱۴، ج۳، ص ۱۲۱، جوهری، ۱۳۷۶، ج۲، ص ۵۲۳.

توجیه به شعری از اشعار عرب نیز استناد می کند. از اغب پا را از این نیز فراتر می گذارد نوعی تبیین دیگر نیز جهت ایجاد پل ارتباطی بین دو حوزه ی معنایی سکون و کنه بیان می کند؛ او کاربرد «حَلَّمْتُ الرجل: جعلته حَلیماً (با او مدارا کرد و او را آرام ساخت)» را برگرفته از استعمال «حَلَّمْتُ البعیرَ: نزعت عنه الحَلَمة (کنه ها را از شتر جدا کردم)» می داند؛ یعنی آن شخص را آرام کردم همان طور که شتر را با بر گرفتن کنه از او آرام ساختم (همو، ۱۴۱۲ق، ص ۲۵۴).

در نهایت می توان چنین برداشت کرد که اصل لغوی حلم، از «حلمة» به معنای کنه بزرگ است و در نتیجه ی این اشتقاق، حلم به معنای «آرامشی که همراه با از بین رفتن علت آزار و رنج» می باشد، چنان که شتر با از بین رفتن عامل رنجش، یعنی کنه ها، به آرامش می رسد. بنابراین حلم آرامش بدون رنج و زحمت است، در حالی که با توجه به مستندات لغوی ریشه ی صبر، باید صبر را «حبس نفس در مقابل جزع کردن و تحمل رنج مصیبت و دم برنیاوردن» دانست.

این همه، نهایت مطلبی بود که از شواهد لغوی در تفاوت بین صبر و حلم قابل برداشت بود، اما باید دید که استعمال این دو ریشه در قرآن کریم و روایات معصومین این تا چه مقدار می تواند ما را در روشن تر شدن مرزهای بین این دو واژه قریب المعنی کمک کند.

گفتنی است بنای نگارنده در تمسک به روایات، نه یک یا دو بیان محدود از معصومین ایک ، بلکه مدد جستن از قدر متیقنهای کلام ایشان است، مبادا که به آفت استنباطهای عجولانه و اجتهادهای بی پایه دچار شد.

#### ۴. «صبر» و «حلم» از نگاه روایات

در روایات اهلبیت ﷺ، مکرّر واژه «حلم» در تقابل با «سفاهت» بهکار برده شده است. از جمله: «قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ؛

۱. این توجیه، یعنی مشابهت کنه بزرگ به سر سینه، در کلام بسیاری از لغت پژوهان دیده می شود، از جمله: ابن درید، ۱۹۸۸، ج۱، ص ۵۶۶: ابن فارس، ۱۴۰۴، ج۲ ص ۹۳: زمخشری، ۱۹۷۹، ۱۹۲۰ مطرزی، ۱۹۷۹، ج۱ ص ۲۲۱؛ ابن منظور، ۱۴۱۴، ج۳، ص ۳۴۹.

۲. جهت اطلاع از این کاربرد رک: کتاب فراهیدی، ۱۴۰۹، ج۳، ص ۲۴۷، جوهری، ۱۳۷۶، ج۵، ص ۱۹۰۴، فیروز آبادی، ۱۴۱۵، ج۴، ص ۴۱، حمیری، ۱۴۲۰، ج۳، ص ۱۵۵۹.

... وَ الْحِلْمُ وَ ضِدَّهُ السَّفَهَ» (كليني، ٣٢٩ ق، ج١ ص ٢٤).

«قَالَ أَبُو عَبُدِ اللهِ لِيَلِا: لَا تُمَارِينَّ حَلِيماً وَ لَا سَفِيهاً؛ فَإِنَّ الْحَلِيمَ يَقْلِيك، وَ السَّفِيهَ يؤُذِيك» (كليني، ٣٢٩ ق، ج٣ ص

و این سفاهت، امری وجودی نیست، بلکه از خفّت و سبکی حلم، تعبیر به سفاهت شده است، چنان که از این تعبیر امیرالمؤمنین ﷺ خطاب به خوارج چنین برداشت می شود: «أَنْتُمْ مَعَاشِرُ أَخِفّاءُ الْهَامِ سُفَهَاءُ الْأَخْلَامِ» (شریف الرضی، ۱۴۱۴ق، ص ۸۰)، و یا این تعبیر ایشان در مذمت بصره و اهل آن: «أَرْضُکُمْ قَرِیبَةٌ مِنَ الْمَاءِ بَعِیدَةٌ مِنَ السَّمَاءِ خَفَّتُ عُقُولُکُمْ وَ سَفِهَتْ حُلُومُکُمْ» (همان، ص ۵۶)؛ به همین ترتیب، دو واژه «صبر» و «جزع» به عنوان مخالف یکدیگر معرفی شده اند: «قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: ... وَ الصَّبْرُ وَ ضِدَّهُ الْجَزَعَ» (کلینی، ۳۲۹ق، ج۱، ص ۴۶) هم چنین: «قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: یا حَفْصُ، إِنَّ مَنْ صَبَرَ قَلِیلًا، وَ إِنَّ مَنْ جَزِعَ، جَزِعَ قَلِیلًا» (همان، ج۳، ص ۲۲۶).

نکتهی مهم در اینجا، شناخت جایگاه هر یک از این دو خصلت اخلاقی است؛ حلم فرو بردن غضب است، عقل به خرج دادن در مقابل جهالت است، ترک عقاب و دست کشیدن از جبران بدی به بدی است. در واقع حلم یک «خلق اجتماعی» است که در ارتباط با مردم خود را نشان می دهد. انسان در مواجهه با جاهل، یا از کوره در می رود و تسلیم غضب خویش شده و بدون درنگ و فکر و از روی سبک سری و سفاهت پاسخ او را می دهد و یا خشم خویش را سرمی کشد و با درنگ و بردباری رفتاری می کند که به صلاح خود و طرف مقابل خویش است.

«عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى مَنْ يلى، حَتّى يكُونَ لَهُمْ كَالْوَالِدِ الرَّحِيمِ.» (همان، ج٢ ص ٣٤٨) يعنى: اللهِ، و حِلْمٌ يمْلِك بِهِ غَضَبَهُ، و حُسْنُ الْوِلَايةِ عَلَى مَنْ يلى، حَتّى يكُونَ لَهُمْ كَالْوَالِدِ الرَّحِيمِ.» (همان، ج٢ ص ٣٤٨) يعنى: رسول خدا عَلَيْ فرمود: امامت شايسته نيست، جزبراى مردى كه داراى سه خصلت باشد: تقوى و ورعى كه او را از نافرمانى خدا باز دارد، خويشتن دارى كه خشمش را آن كنترل كند. نيكو حكومت كردن بر افراد زير فرمانش، تا آن جا كه نسبت به ايشان مانند پدرى مهربان باشد.

«عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، قَالَ: كَانَ عَلِي بْنُ الْحُسَينِ اللهِ يقُولُ: إِنَّهُ لَيعْجِبُنِي الرَّجُلُ أَنْ يدْرِكَهُ حِلْمُهُ عِنْدَ غَضَبِهِ » (همان، ج٣، ص ٢٩٠) يعنى: على بن الحسين الله مى فرمود: من خوشم مى آيد از مردى كه هنگام غضب بردباريش او را دريابد.

«قَالَ النَّبِي ﷺ: ... الْحِلْمُ يغْلِبُ الْغَضَبَ.» (همان، ج١٥، ص ٣٥٩)

«يا عَلِى لَا تَغْضَبْ فَإِذَا غَضِبْتَ فَاقْعُدْ وَ تَفَكَّرْ فِى قُدْرَةِ الرَّبِّ عَلَى الْعِبَادِ وَ حِلْمِهِ عَنْهُمْ وَ إِذَا قِيلَ لَک اتَّقِ اللهَ فَانْبِذْ غَضَبَک وَ رَاجِعْ حِلْمَک» (ابن شعبه حرانی، ۱۴۰۴ق، ص۱۴).

«قَالَ النَّبِي ﷺ: مَا الصُّرَعَةُ فِيكُمْ قَالُوا الشَّدِيدُ الْقَوِى الَّذِي لَا يوضَعُ جَنْبُه فَقَالَ بَلِ الصُّرَعَةُ حَقُّ الصُّرَعَةِ رَجُلٌ وَكَزَ اللهَ الشَّيطَانُ فِي قَلْبِهِ فَاشْتَدَّ غَضَبُهُ وَ ظَهَرَ دَمُهُ ثُمَّ ذَكَرَ اللهَ فَصَرَعَ بِحِلْمِهِ غَضَبَهُ» (همان، ص٣٧).

«من مواعظ المسيح على : ... بِحَقٍ أَقُولُ لَكُمْ إِنَّ الْمَاءَ يطْفِئُ النَّارَ كَذَلِك الْحِلْمُ يطْفِئُ الْغَضَبَ» (همان، ۴۰، ص ۵۱۲) «قَالَ الصّادِقُ على الْعَرَفُ الْحَلِيمُ إِلَّا عِنْدَ الْغَضَبِ» (همان، ص ۳۱۶).

ردیابی همنشینی دو ریشه ی حلم و غضب ، ما را به بسیاری از این دست فرمایشات معصومین ایک رهنمون می گردد و مهم اینجا است که همین پیگیری در مورد دو ریشه ی صبر و غضب بی فایده است و در دریای عظیم احادیث شیعه حتی نمی توان به یک نمونه برخورد که از دوای غضب به عنوان صبر یاد شده باشد. ا

اما جایگاه صبر کجاست؟ با نگاهی به گستره ی کاربردهای صبر در روایات، به این حقیقت پی خواهیم برد که این خصلت کاملاً متفاوت با ویژگی اخلاقی حلم است؛ صبر حبس کردن نفس در برابر هر گونه سختی است و تحمل کردن رنجهایی است که بر انسان وارد می شود. شاید مهم ترین موقعیت بروز صبر، در مواضع ابتلاها و امتحانهای الهی و

۱. لازم به ذکر است که در برخی روایات معصومین ﷺ از نوشیدن جرعه ی صبر به عنوان مقابله به «غیظ» یاد شده است، از جمله: کلینی، ۳۲۹ق، ج۱ ص ۷۰۷ و ج۳، ص ۴۸۶؛ کوفی اهوازی، ۱۴۰۴ق، ص ۴۱۶، برقی، ۱۳۷۱ق، ج۱، ص ۴۹۲؛ طبری آملی کبیر، ۱۴۱۵ق، ص ۴۱۷.اما با این وجود، در برخی روایات دیگر همین مقابله از طریق حلم بیان شده است و از این مهم تر چنان که لغویون بیان داشته اند غیظ معنایی متفاوت با غضب دارد و داوری در مورد قرار گرفتن کظم غیظ در ذیل خصلت صبر یا حلم و یا هر دو، نیاز به بررسی بیشتری دارد.

مصیبت هایی است که انسان بدان دچار میگردد:

﴿ وَ لَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَىءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَ الْجُوعِ وَ نَقْصٍ مِنَ الْأَمُوالِ وَ الْأَنْفُسِ وَ الثَّمَراتِ وَ بَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ (البقره، ١۵۵) ﴿ لَتُبْلَوُنَّ فَى أَمُوالِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ وَ لَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَ مِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثيراً وَ إِنْ تَصْبِرُوا وَ تَتَّقُوا فَإِنَّ ذلِك مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ (آل عمران، ١٨٤)

﴿ وَ لَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجاهِدينَ مِنْكُمْ وَ الصَّابِرِينَ وَ نَبْلُوَا أَخْبارَكُم ﴾ (محمد ﷺ، ٣١)

از امور دیگری که ممکن است بر انسان گران بیاید، سختی طاعت و بندگی الهی و سختی دست کشیدن از معصیت و گناه است؛

«قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: الصَّبْرُ ثَلَاثَةً: صَبْرٌ عِنْدَ الْمُصِيبَةِ، وَ صَبْرٌ عَلَى الطَّاعَةِ، وَ صَبْرٌ عَنِ الْمَعْصِيةِ» (كليني، ٣٢٩ق، ج٣، ص٢٣٤).

«عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللَّهِ، قَالَ: الصَّبْرُ صَبْرَانِ: صَبْرٌ عَلَى الْبَلَاءِ حَسَنٌ جَمِيلٌ، وَ أَفْضَلُ الصَّبْرَينِ الْوَرَعُ عَنِ الْمَحَارِمِ.» (همو، ج٣، ص٢٣٥)

و باز گفتنی است که ما با وجود انبوه کاربرد صبر در موضع بلا و مصیبت و دیگر سختی های زندگی'، در هیچ روایتی به حلم به خرج دادن در مقابل سختی امتحان های الهی، سنگینی اطاعت خداوند متعال و ترک معصیت برخورد نمی کنیم.

دخیل بودن مؤلفه معنایی «رنج و سختی» در صبر کردن، ابهام عدم کاربرد صفت صبر در مورد خداوند متعال را نیز روشن می سازد. صبر هیچگاه در قرآن کریم به خداوند متعال نسبت داده نشده است، در حالی که صفت حلیم، یازده مرتبه در قرآن کریم در مورد ذات مقدس باری تعالی بکار رفته است. بررسی فرمایشات معصومین ایک نیز نتیجه ای

۱. به عنوان نمونه، تنها در مورد در مورد هم نشینی بلا و صبر رك: البقره، ۲۴۹؛ علی بن الحسین ﷺ، ۱۳۷۶، ص ۱۳۷۸؛ کلینی، ۳۲۹ق، ج۲۲، ص ۲۲۰: ج۳، ص ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۶، حت، ۱۲۸، ۱۲۶، حس ۱۲۶؛ ج۳، ص ۱۲۲، ۱۲۸، ۱۵۷، ۲۳۵، ۲۳۵، ۲۳۵، ۱۲۵، ۲۰۵، ۵۷۲، ۲۰۵.

مشابهی در پی دارد؛ در تمام روایات شیعه، صفت «صبّار» تنها یک مرتبه در دعای جوشن کبیر و واژه ی «صبور» تنها یک بار در دعای جوشن و یک مرتبه در دعای مجیر به کار رفته است، در حالی که در صورت صحت حمل این صفت بر خداوند متعال، لازم بود مشتقات این واژه در مورد خداوند متعال، همچون دیگر اسمای حسنای الهی، به وفور در روایات اهل بیت ایک دیده می شد.

بر این اساس، منشأ گذشت خداوند متعال از عقاب گنه کاران در دنیا و به تأخیر انداختن مؤاخذه ایشان، حلم او است: «اللَّهُمَّ لَیسَ یردُّ غَضَبَک إِلَّا حِلْمُک» (علی بن الحسین اید، ۱۳۷۶ق، ص۲۳۸).

«وَ عُدُ بِحِلْمِک عَلَى جَهْلِي وَ بِإِحْسَانِک عَلَى إِسَاءَتِي» (همان، ص٢٥٨).

«تَغَمَّدُنِي فِيمَا اطَّلَعْتَ عَلَيهِ مِنِّي بِمَا يتَغَمَّدُ بِهِ الْقَادِرُ عَلَى الْبَطْش لَوْ لَا حِلْمُهُ» (همان، ص٢٢٨).

«فَخَالَفْنَا عَنْ طَرِيقِ أَمْرِهِ، وَ رَكِبْنَا مُتُونَ زَجْرِهِ، فَلَمْ يبْتَدِرْنَا بِعُقُوبَتِهِ، وَ لَمْ يعَاجِلْنَا بِنِقْمَتِهِ، بَلْ تَأَنَّانَا بِرَحْمَتِهِ تَكَرُّماً، وَ انْتَظَرَ مُرَاجَعَتَنَا بِرَأْفَتِهِ حِلْماً» (همان،ص٣٢).

«وَ تَلَقَّيتَ مَنْ عَصَاك بِالْحِلْمِ، وَ أَمْهَلْتَ مَنْ قَصَدَ لِنَفْسِهِ بِالظُّلْمِ» (همان، ص١٩۴).

«رِزْقُک مَبْسُوطٌ لِمَنْ عَصَاک، وَ حِلْمُک مُعْتَرِضٌ لِمَنْ نَاوَاک، عَادَتُک الْإِحْسَانُ إِلَى الْمُسِيئِين» (همان، ص٢٠٥).

«وَ يِرْتَكِبُونَ الْمَعَاصِى وَ قَدْ نَهَيتَهُمْ عَنْهَا ثُمَّ أَنْتَ تَحْلُمُ عَنْهُمْ وَ هُمْ فِى قَبْضَتِك وَ قُدْرَتِك وَ خِلَالِ عَافِيتِك» (قمى، ۱۴۰۴، ج۱ ص۵۶).

از نکات دیگری که ما را در فهم بهتر معنای حلم و تفاوت آن با صبر یاری میکند، همنشینی حلم با واژههای دال بر فهم و عقل و خرد در کاربرد است.

«عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللَّهِ ، قَالَ: إِذَا قَامَ قَائِمُنَا، وَضَعَ اللهُ يدَهُ عَلى رُؤُوسِ الْعِبَادِ، فَجَمَعَ بِهَا عُقُولَهُمْ وَ كَمَلَتْ بِهِ أَحْلامُهُمْ»

(کلینی، ۳۲۹ق، ج۱ ص۵۶)

«فَمَنْ ذَا الَّذِى يبْلُغُ مَعْرِفَةَ الْإِمَامِ، أَوْ يمْكِنُهُ اخْتِيارُهُ؟ هَيهَاتَ هَيهَاتَ، ضَلَّتِ الْعُقُولُ، وَ تَاهَتِ الْحُلُومُ، وَ حَارَتِ الْأَلْبَابُ ... عَنْ وَصْفِ شَأْنِ مِنْ شَأْنِهِ، أَوْ فَضِيلَة مِنْ فَضَائِلِهِ» (همان، ج١، ص٣٩٥).

«يا أَشْبَاهَ الرِّجَالِ وَ لَا رِجَالَ حُلُومُ الْأَطْفَالِ وَ عُقُولُ رَبَّاتِ الْحِجَالِ» (شريف الرضى، ١٤١٣ق، ص٧٠) يعنى: اى مرد نمايان نامرد! اى كودك صفتان بى خرد كه عقل هاى شما به عروسان پردهنشين شباهت دارد!

حلم هر چند معنایی از سنخ فهم و ادراک دارد، اما نباید آن را چنان که برخی به گفتهاند، به معنای «عقل» دانست. راغب در این باره می گوید: «قیل معناه: عقولهم، و لیس الحلم فی الحقیقة هو العقل، لکن فسّروه بذلک لکونه من مسبّبات العقل.» (همو، ص۲۵۳).

قرشی در قاموس القرآن نیز به گونه ای مستدل این ترادف را ردّ می کند: «اگر حلیم بمعنی عاقل باشد در آیاتی نظیر ﴿وَ اللهُ عَلِیمٌ حَلِیمٌ ﴾ (النساء، ۱۲) باید گفت معنی آن «و الله علیم عاقل» است، حال آن که عاقل از اسمای حسنی نیست و حتی در دعای جوشن کبیر هم نیامده است با آنکه شامل هزار اسم می باشد. ایضاً در نهج البلاغه خطبه چهارده هست: «خَفَّتُ عُقُولُکُمْ وَ سَفِهَتُ حُلُومُکُمْ»، از مقابله حلوم با عقول معلوم می شود که حلم غیر از عقل است» (قرشی بنایی، ۱۴۱۲ق، ۲۶ ص ۱۶۷).

#### ۵. نتیجهگیری

نخست برپایه ی بحث لغوی چنین بدست آمد که صبر به معنای حبس کردن نفس در مقابل امور ناپسند، سخت و دشوار است و حلم به معنای آرامش بدون رنج و زحمت. اما این نتیجه ناقص و ناکافی به نظر می رسید، لذا با روی آوردن به روایات اهل بیت این در پی روشن تر ساختن معنای این دو صفت اخلاقی برآمدیم. بر همین اساس مشخص شد که حلم در مقابل سفه و در جایگاه فروکش ساختن غضب به کار می رود و در واقع یک خلق اجتماعی است. در حالی که صبر در مقابل جزع و فزع و در جایگاه تحمل کردن هر گونه سختی و شدتی است که بر آدمی وارد می شود، از جمله ابتلاهای

الهی، دشواری طاعت و بندگی خداوند، سختی مصیبتها و ... .

در واقع صبر و حلم معنایی کاملاً متباین دارند؛ در معنای حلم به هیچوجه تحمل سختی و رنج لحاظ نشده است و بر همین اساس در مورد خداوند متعال صفت حلیم مکرّر استعمال شده است و در مقابل، صبر که متضمن معنای حبس کردن نفس در برابر دشواری ها است، هیچگاه به باری تعالی نسبت داده نشده است.

برخی لغویون به اشتباه صفت صبر را به خداوند متعال منسوب دانسته اند، که البته با رجوع به منابع مشخص است که این نظر جز اقتباسی از یکدیگر، منبع دیگری ندارد (رک: مدنی، ۱۳۸۴، ج۸، ص ۲۲۸؛ ابن اثیر، ۱۳۷۶ق، ج۳، ص ۷۵). ۷؛ طریحی، ۱۳۷۵ق، ج۳، ص ۷۵).

از هم نشینی حلم با مفاهیمی همچون عقل، فهم، خرد و مفاهیمی از این دست بدست می آید که این واژه یک نوع مفهوم شناختی و ادراکی است. شخص در مقابل جهالت جاهل، سفاهت نمی کند. سفاهت در اصل به معنای خفّت و سبکی است. سفیه در برابر جاهل، بدون درنگ و در نظر گرفتن عواقب گفتار و رفتار خویش، دست به کار می شود و پاسخ طرف خویش را می دهد، در حالی که حلیم در این مواقع سکوت کرده، موضعی اختیار می کند که به صلاح خویش باشد. در واقع حلیم، برای فرو بردن خشم و کظم غیظ، متحمل رنج و سختی نیست، چرا که پشتوانه عمل وی معرفت و ادراکی است که پاسخ ندادن به شخص جاهل را برایش آسان می گرداند. اما در همین موقعیت، ممکن است که فردی مجبور به پاسخ ندادن گردد، مانند ترس یک انسان ضعیف از مواجهه با شخصی زورگو و قدرتمند، در اینجا این انسان نه حلم، بلکه صبر کرده است: «قَالَ أَبُو عَبُدِ اللهِ ﷺ: مَا مِنْ جُرْعَةٍ يَتَجَرَّعُهَا الْعَبُدُ أَحَبَّ إِلَی اللهِ مِنْ جُرْعَةٍ غَیظٍ یتَجَرَّعُهَا عِنْدَ تَرَدُّدِهَا فِی قَلْبِهِ: إِمَّا بِصَبْرِ، وَ إِمَّا بِحِلْمٍ.» (کلینی، ۳۲۹ق، ج۳، ص ۲۸۸).

#### منابع

۱. *قرآن کری*م

٢. ابن اثير، مبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث و الأثر، قم: چاپ چهارم، ١٣٤٧ش.

- ٣. ابن اشعث، محمد بن محمد، الجعفريات (الأشعثيات)، مكتبة النينوى الحديثة، تهران: چاپ اول، بي تا.
  - ۴. ابن بابویه، محمد بن علی، علل الشرائع، کتاب فروشی داوری، قم، چاپ اول، ۱۳۸۵ش / ۱۹۶۶م.
- ۵. همو، من لا يحضره الفقيه ، دفتر انتشارات اسلامی وابسته به جامعه مدرسين حوزه ی علميه ی قم، قم: چاپ دوم، ۱۴۱۳ق.
  - ۶. ابن درید، محمد بن حسن، *جمهرة اللغة*، بیروت، چاپ اول، ۱۹۸۸م.
- ۷. ابن شعبه حرانی، حسن بن علی، تحف العقول عن آل الرسول علیه ، جامعه مدرسین، قم: چاپ دوم، ۱۴۰۴ / ۱۳۶۳ق.
  - ٨. ابن فارس، احمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، قم: چاپ اول، ١٤٠٥ق.
- ٩. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع دار صادر بيروت: چاپ سوم، ۱۴۱۴ق.
  - ١٠. ابو عبيد، قاسم بن سلام، *الغريب المصنف*، تونس، چاپ اول، ١٩٩٠م.
    - ۱۱. ازهری، محمد بن احمد، تهذیب اللغة، بیروت: چاپ اول، ۱۴۲۱ق.
  - ١٢. برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، دار الكتب الإسلامية، قم: چاپ دوم، ١٣٧١ق.
    - ۱۳. جوهری، اسماعیل بن حماد، *الصحاح*، بیروت: چاپ اول، ۱۳۷۶ق.
  - ۱۴. حسيني زبيدي، محمد مرتضي، تاج العروس من جواهر القاموس، دارالفكر، بيروت: چاپ اول، ۱۴۱۴ق.
    - ۱۵. حمیری، نشوان بن سعید، *شمس العلوم*، دمشق: چاپ اول، ۱۴۲۰ق.
    - ١٤. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، بيروت: چاپ اول، ١٤١٢ق.
      - ۱۷. زمخشری، محمود بن عمر، أساس البلاغة ، بيروت: چاپ اول ، ۱۹۷۹م.
        - ۱۸. همو، *الفائق*، بيروت، چاپ اول، ۱۴۱۷ق.

- ١٩. شريف الرضى، محمد بن حسين، نهج البلاغة (للصبحي صالح)، هجرت، قم: چاپ اول، ١٤١٣ق.
  - · ٢. صاحب، اسماعيل بن عباد، *المحيط في اللغة*، بيروت: چاپ اول، ١٤١٤ق.
- ۲۱. طبری آملی کبیر، محمد بن جریر بن رستم ، *المسترشد فی إمامة علی بن أبی طالب اللهِ* ، کوشانپور، قم: چاپ اول ، ۱۴۱۵ ق .
  - ۲۲. طريحي، فخر الدين بن محمد، مجمع البحرين، مرتضوي، تهران: چاپ سوم، ١٣٧٥ش.
- ٢٣. طوسى، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، تحقيق: خرسان، دار الكتب الإسلاميه، تهران: چاپ چهارم، ١۴٠٧ق.
  - ۲۴. على بن الحسين الهادي، قم: چاپ اول، ١٣٧٤ش.
    - ۲۵. فراهیدی، خلیل بن احمد، کتاب العین، قم: چاپ دوم، ۹۰ ۱۴ق.
    - ۲۶. فيروز آبادى، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، بيروت: چاپ اول، ١٤١٥ق.
    - ۲۷.قرشی بنایی، علی اکبر، قاموس قرآن، دار الکتب الاسلامیة، تهران: چاپ ششم، ۱۴۱۲ق.
      - ۲۸.قمی، علی بن ابراهیم، التفسیر، دار الکتاب ، قم: چاپ سوم، ۱۴،۴ق.
    - ٢٩. كليني، محمد بن يعقوب بن اسحاق، الكافي، دار الكتب الإسلامية، تهران: چاپ چهارم، ١٩٠٧ق.
      - . ٣٠. همو، الكافي، دار الحديث، قم: چاپ اول، ١٣٢٩ق.
      - ٣١. كوفي اهوازي، حسين بن سعيد، المؤمن، مؤسسة الإمام المهدي اليلا، قم: ١٩٠٢ق.
        - ۳۲.مدنی، علی خان بن احمد، الطراز الأول، مشهد مقدس: چاپ اول، ۱۳۸۴ش.
    - ٣٣.مصطفوى، حسن، *التحقيق في كلمات القرآن الكريم*،بيروت-قاهره-لندن: چاپ سوم، ١٤٣٠ق.
      - ۳۴. مطرزی، ناصر بن عبدالسید، *المغرب*، حلب: چاپ اول، ۱۹۷۹م.
- ٣٥. مفيد، محمد بن محمد، *الإختصاص*، الموتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد عليها على على أول، ١۴١٣ق (الف).
  - ٣٤. همو، *الأمالي*، كنگره شيخ مفيد ﷺ، قم: چاپ اول، ١۴١٣ق (ب).

#### Hamed Dehghani Firouzabadi

M.A. Student of Quranic Sciences and Hadith, Farabi Campus of Tehran University

# Patience and Forbearance; A Qur'anic, Narrative, Literary Approach

The Semantic Difference between

Abstract: The semantic difference between the two Quranic words "patience" (Sabr) and "forbearance" (Helm) has long been the subject of Quranic scholars' research, due to their extensive application in this divine book and their important position in the ethical and religious system of Islam. At the outset of this article, according to the traditions of the infallibles (as), the incommensurability and non-synonymy of "patience" and "forbearance" has been fixed. Then, based on lexical studies, it has been determined that the original semantic meaning of the word "patience" is "imprisonment" and the meaning of "forbearance" is "Separating the tick from the camel's tone", and based on this, all the derivatives of these two roots are justified and explained. Patience faced with the divine tests, the routine calamities, the difficulty of the worship of Allah Almighty and all suffering and difficulty, but the forbearance is a moral and social feature and its role is determined in encountering wisely with ignorant and intimidating and reflecting in response to them.

#### **Article history**

Received 25 May 2016 Accepted 28 Agu 2016 **Keywords:** Patience, Forbearance, Impatience, Forough al-loghaviiah.

#### S. Ali Ghasemi Shahri

M.A. Student of Quranic Interpretation, University of Science and Education Quran of Mashhad

#### **Article history**

Received 27 Jun 2016 Accepted 24 Oct 2016

## Causes and Effects of Diminishing Pudency (Modesty) and Solutions to Rid of This Condition

**Abstract:** Some religious teachings, unfortunately, are less visible and analyzed despite the fundamental and special significance in the Islamic knowledge. It should be noted that perhaps pudency (modesty) as the most important of these kinds of doctrines, has been neglected by most experts and scholars of Islam, especially during this period, which could be called the "brazen era". In this article, the supreme position of "Haya" or pudency (modesty) in English is examined as well as providing a new definition of this term. Then, this term "Haya" is meticulously analyzed, in order to more precisely and deeply understand its effects on the reciprocal interactions of the individual and society. Otherwise, the lack of modesty, which is called "insolence", has an irreparable damage to the person and society in the writer's opinion. Being aware of the supreme position of "Haya" and the fact that lack of this feature among people and in the community causes the fundamental damage to the structure of the religious community in different parts, the sensitivity and, consequently, efforts to improve the level of modesty in the aforementioned aspects are created; this effort is manifested in research and teaching formats. Theoretical and applied researches of dedicated scholars, along with public and private education by expert practitioners and religious scholars will make a good atmosphere in the society abundance of the pudency (modesty) and shame of attending to the righteous God.

**Keywords:** Haya, Insolence, Self-management, Ordering, Research, Training, Inhibition, Induction.

#### **Fatemeh Torabi**

Ph.D. Student of Quranic Sciences and Hadith Ferdowsi University of Mashhad

# Economic development and growth through the fight against economic recession in Imam Ali's life (Sirah)

**Abstract:** Fighting against economic corruption and recession in the society is one of the important and practical principles of the economy. In general, there is no society without economic corruption, bribery, hoarding and economic crisis. What is important is how to manage and fight against those great economic problems. By looking more precisely at Imam Ali's management methodology, we can find that he provided regular and predetermined plans to fight against the economic corruptors.

In this paper, we will enumerate his preventive and penal actions to fight against economic recession and also we will mention the effective solution extracted from the Imam Ali's tradition (Sirah of Imam Ali).

#### **Article history**

Received 26 Apr 2016 Accepted 29 Jul 2016 **Keywords:** Imam Ali (pbuh), Economic corruption, Management, Bribery, Hoarding.

#### Dr. Ehsan Pouresmaeil

Ph.D. in Quranic Sciences and Hadith Visiting lecturer at the Arman Razavi Institute

# The Reflection of The Process of Forgery (of Traditions) Among Sunnis Based on Mosaleh Allahidith va Al-Asar al-Dhaifa va al-Mousawa

**Abstract:** Sunnis have written more than Shiites in the subject of tradition (Hadith); apart from the fact that the abundance of false Hadiths in Sunnis has led to this scientific endeavor, however, Shiites has been less concerned with the critique of Hadith text. Attempts to recognize the traditions among Sunnis reach the point where a collection called "Mosaleh Allahidith va Al-Asar al-Dhaifa va al-Mousawa" has been written. In this paper, an analytical report is presented, and an attempt has been made to review these works as well as presenting statistics from the publication numbers in different ages and the quality of each work.

#### **Article history**

Received 29 Jun 2016 Accepted 14 Oct 2016 **Keywords:** Tradition (Hadith), Hadith status, Rules of writing Hadith, Shiite, Sunni.

#### Ali Ghazanfari

Assistant Professor, Head of the Quran Science and Technology Department, Tehran

#### **Jabbar Shiravand**

M.A. in Quran Science, University of Quran Science and Knowledge

#### S. Majid Nabavi

M.A. in Quran Science, Ph.D. Student of Quran and Hadith, Arak University

#### **Article history**

Received 19 May 2016 Accepted 26 Jul 2016

# Reviewing Abu-alhelal Askari's view in Al-Furuk al-Lukhwai, in terms of lexicographers and Commentators' Attitude

**Abstract:** Among the issues that have arisen in the past and today between lexicographers and commentators is the existence or absence of synonyms in the Holy Qur'an. It should be noted that scholars in the past interpreted most of the Quranic words with other words, which could imply the existence of synonyms in their view. However, from the middle of the third century, some lexicographers came up with a different view that each term was formed for a particular meaning; hence no two terms are synonyms. Abuhlal Askari also commented on this point and wrote a book titled "Al-Furuk al-Lukhwai", in which he distinguished between synonymous words, but in this way he had not been immune to mistake. In this research, we have criticized the strength and weakness of their opinions according to a number of lexicographers and commentators; regardless of representing any personal interest. In the case of the existence or absence of synonyms in the Holy Qur'an, it should be said that synonyms are not used in it, and each word has its own special meaning; and words are only partially synonymous with each other. Even lexicographers and commentators have not believed in synonymy for each word, and they have considered different meanings for each word. It is worth mentioning that so far, nobody has looked at the synonyms according to Abohelal in the book "Al-Frouh Al-Lughoyeh", and based on commentators' views; thus this research is unprecedented in its field.

**Keywords:** Abohelalm, Sects, Lexicographers, Commentators, Qur'an.

#### Dr. Parvin Baharzadeh

Assistant Professor Quranic Sciences and Hadith Al-Zahra University

#### **Ashraf Bakhshesh**

M.A. in Quranic Science and Hadith
Al-Zahra University

# Well-known Iranian Traditionists (Narrators of Traditions) in the Fifth Century

**Abstract:** The role of Iranians in the flourishing of Islamic civilization is deniable; the growth of Islamic sciences is due to the efforts of Iranians and roles of some Iranian prominent intellectuals have a significant effect on Islamic civilization; many commentators, historians, theologians, and traditionists of the Islamic world are Iranian. In the fifth century (AH), one of the reasons for the development of Islamic sciences is its history of Islamic civilization. It should be noted that the science of tradition is so important among the Islamic sciences in which the Iranians played a significant and also a decisive role. In this short article, the Iranian efforts to cultivate and expand the sciences of tradition (hadith) in the fifth century (AH) are reviewed by examining the status of the traditionists and their works.

**Keywords:** Iranians, Traditionists, Tradition (Hadith), Fifth century.

#### **Article history**

Received 24 Jul 2016 Accepted 10 Sep 2017

| Title and Name(s)                                                                                                                       | page |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                                                                         |      |
| Well-known Iranian Traditionists (Narrators of Traditions) in the Fifth Century                                                         |      |
| Dr. Parvin Baharzadeh and Ashraf Bakhshesh                                                                                              | 15   |
| Reviewing Abu-alhelal Askari's view in Al-Furuk al-Lukhwai, in terms of lexicographers and Commentators' Attitude                       |      |
| Ali Ghazanfari, Jabbar Shiravand and S. Majid Nabavi                                                                                    | 47   |
| The Reflection of The Process of Forgery (of Traditions) Among Sunnis<br>Based on Mosaleh Allahidith va Al-Asar al-Dhaifa va al-Mousawa |      |
| Dr. Ehsan Pouresmaeil                                                                                                                   | 71   |
| Economic development and growth through the fight against economic recession in Imam Ali's life (Sirah)                                 |      |
| Fatemeh Torabi                                                                                                                          | 95   |
| Causes and Effects of Diminishing Pudency (Modesty) and Solutions to Rid of This Condition                                              |      |
| S. Ali Ghasemi Shahri                                                                                                                   | 119  |
| The Semantic Difference between Patience and Forbearance; A Qur'anic,<br>Narrative, Literary Approach                                   |      |
| Hamed Dehghani Firouzabadi                                                                                                              | 161  |

## ABSTRACTS IN ENGLISH

#### **Editorial Board:**

| Dr. Seyyed Mohamadbagher Hojjati       | (Professor of Tehran University)                         |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Dr. Mohamadtaghi Diari                 | (Professor of Qom University)                            |
| Dr. Seyed Reza Moaddab                 | (Professor of Qom University)                            |
| Dr. Gholamhossein Arabi                | (Associate Professor of Qom University)                  |
| Dr. Ghasem Bostani (Associ             | ate Professor of Shahid Chamran University of Ahvaz)     |
| Dr. Seyed Aliakbar Rabi Nattaj         | (Associate Professor of University of Mazandaran)        |
| Dr. Mohamad Saeidi Mehr                | (Associate Professor of Tarbiat Modares University)      |
| Dr. Nadeali Ashoori Talooki (Associate | Professor of Islamic Azad University - Najafabad Branch) |
| Dr. Ghasem Faez                        | (Associate Professor of Tehran University)               |
| Dr. Fathieh Fattahizadeh               | (Associate Professor of Alzahra University)              |

#### **Technical and Structural Editor:**

**Dr. Ali Imanparast** (Faculty member of University of Zabol)

### **Translator and English Editor for Abstracts:**

**Hossein Rasoulipour** 

#### In the Name of **Allah** the Most Gracious, the Most Merciful

#### and Remembering **Imam Mahdi**

# Dānish/nāmeh-i 'Ulūm-i Qur'ān Va Ḥadīs' Quran Science and Hadith (Quotes) Encyclopedia

Scientific Quran Science and Quotes Journal Fall / Winter 2016-2017, No. 6, 3 st year

Proprietor and Managing Editor:

Dr. Ehsan Pouresmaeil

Editor-in-Chief:

Dr. Nahleh Gharavi Naeeni

ISSN: 2383-1383 www. jq1.ir info@jq1.ir